Authers Auffassung vom Altar und die Praxis im frühen protestantischen Kirchenbau Oskar Thulin

Sragen wir Luther nach seiner Auffassung vom Altar, so ergibt sich aus seinen mannigfachen gestegentlichen wie aussübrlichen Außerungen in Gesprächen, Predigten und Schriften, daß diese Frage für ihn zuerst keine ästhetische, sondern sogleich versbunden ist mit dem praktische, sondern sogleich versbunden ist mit dem praktische kologischen Gedansten über die edristliche Gemeinde und den Sinn der Kirche Christi auf Erden. Erschreckend nüchtern mag da zunächst klingen, wenn er einmal seine Eindrücke von den großen mittelalterlichen Domen dabin zusammensaßt, daß sie für den Gemeindes gottesdienst sehr ungeeignet seien. Sie seien für eine zum Zören versammelte Gemeinde zu hoch und zu zerstreuend weitläusig gebaut (1538).

Die Frage, wo in der Kirche der Ultar fteben, wie er gestaltet und im liturgischen Gebrauch verwendet werden foll, wird mit einem gleich radikalen Grundton beantwortet, fo daß gunachft scheinbar jedes Gespräch darüber unmöglich wird: Er "foll" überhaupt nicht da oder dort stehen, so oder anders gestaltet sein! Genau so wenig, wie ein "Soll" ausgesagt werden kann über den Kir= denraum als Ganzes, wovon er ja nur ein Teil ift: "Wo das Wort klingt, da ist Gott, da ist fein Baus, und wenn er aufhört zu reden, da ift auch nimmer sein Zaus da. Wo es auch klänge auf dem Dach oder unter dem Dach und gleich auf der Elbbrucke, so ist's gewiß, daß er da wohne" (1524). Ebenso in der Einweihungspre= digt der Torgauer Schloftirche: "Also soll dies Saus solcher Freiheit nach gebauet und geordnet fein, für die, fo allbier im Schloß und zu Sofe find, oder die fonst hereingeben wollen: nicht, daß man daraus eine besondere Kirche mache, als ware fie beffer denn andere Saufer, da man Got= tes Wort predigt. Siele aber die Mot vor, daß man nicht wollte ober könnte zusammenkommen, so möchte man wohl draußen beim Brunnen oder anderswo predigen" (1544).

Ahnliches gilt vom Taufstein, von den Zeremonien, Zeiertagen, Priestergewändern, den Vilsbern. Grundsätzlich kann Luther sagen: "Ich habe Macht, den Taufstein zu setzen im Chor oder an die Elbe, denn die Taufe ist nicht allein hier und dort..." (1538). "Die Zeremonien sind uns unterworfen und nicht wir den Zeremonien, ohne woes die Liebe fordert, der wir unterworfen sind" (1542).

Diese grundsätzliche Freiheit der außeren Sorm aus der Ablehnung der Zeilsnotwendigkeit solm der Sormen erhält ihren notwendigen Gegenpol der Jornten der Ordnung, die zunächst um der "Kinder und Einfältigen willen" nötig ist. "Die Christen könnten wohl ohne solch Stücke geheiligt werden..., wie es täglich geschieht, daß man da beim predigt, tauft, Sakrament reicht aus sonder Ursachen. Aber um der Kinder und einfältigen Volle willen ist's fein und gibt eine feine Ord nung, daß sie eine gewisse Zeit, Stätte und Stunde haben, danach sie sich richten und gusam: menfinden können" (1539). So weiht Luther feierlich die Schloßkapelle in Torgau unserm Beren Jesu Christo, "auf daß dies neue Baus da bin gerichtet werde, daß nichts anderes dein geschehe, denn daß unfer lieber Gerr selbst mit uns rede durch sein heiliges Wort, und wir wiederum mit ihm reden durch Gebet und Lobgesange (1544). Die Ordnung des Gottesdienstes und der Gemeinde führt auch zur Beraushebung der Kommunikanten, die sich nach Luthers Vorschlag in der formula missae (1523) am Altar, im Chorraum versammeln sollen, um so ihren frei: willigen Abendmahlsgang zu einem offenen Befenntnis vor der versammelten Gemeinde werden zu laffen.

Der Gedanke der Ordnung im äußeren und inneren Sinne schließt als stärksten Gegenpol zur Ablehnung aller heilsnotwendigen Sorm die volle Freiheit der Form in sich ein. Sier befindet sich Luther im Gegensatz zum radikalen Schwärzmertum, das mit seiner betonten Formlosigkeit ein neues Pharisäertum großzieht, und zu den Schweizern, die in der Gefahr stehen, in der Ablehnung des römischen Altardienstes ein neues Gesetz der Altarlosigkeit, nur Abendmahlszlischz gemeinschaft aufzurichten. "Derhalben macht mir nicht ein MußzSein aus dem FreizSein, wie ihr setzt getan habt, auf daß ihr nicht für diesenigen, so durch eure lieblose Freiheit verleitet sind, Rechensschaft müßt geben" (1522).

Wir müssen diese grundsätzliche Saltung Authers zunächst einmal sehen, um innerlich vor Über= wie Unterschätzung der Form sicher zu sein. Daß Luther mehr und mehr über den reinen pädas gogischen und Ordnungsgedanken zu bewußter Sormgestaltung überall vorging und dabei nicht kleinlich in der Übernahme alten Formgutes war, ist nur die Folge dieser Saltung. Ia, er kann im Jahre 1541 an den Kanzler Brück schreiben, daß jemand, der dem Wittenberger Altargottesdienst,

ohne die Sprache zu verstehen, folgte, wahrscheinlich kaum einen Unterschied zur alten Sorm fände.

Grundfätilich ift für Luther das urdriftliche porbild des Altardienstes und des Altars als Biel maßgebend: die Tifchform des Altars und das Umtieren des Geiftlichen hinter dem Tisch im Blid auf die Gemeinde, die mit ibm fo gur Ein= beit zusammengeschlossen ift. "In der rechten Meffe unter eitel Chriften mußte der Altar nicht fo bleiben und der Priefter fich immer zum Volke febren, wie obne Tweifel Chriftus im Abendmabl getan bat. Mun das erbarre feiner Zeit" (1526). Tatfächlich hat denn auch Umsdorf, den Luther als ersten evangelischen Bischof im Maumbur= ger Dom einführte, diefe Ordnung in die Wirt: lichteit umgesetzt. Sie ift im Luthertum nicht 2111: gemeingut geworden, ebenso wie fich diese ältere Sorm auch im Katholizismus nur in der ambrosianischen Liturgie da und dort gehalten bat. Aber die grundfätliche Jurudführung des Altars auf ben eigentlichen euchariftischen Sinn ift im Luther= rum durchgeführt: tein Marien-, tein Beiligenaltar, sondern nur noch ein Christusaltar ist mög= lich und teine dingliche Sortdauer der Begenwart Christi über das Abendmahl der Gläubigen felbst binaus im Saframentshäuschen irgendwelcher Sorm.

Bat fich die raditale Rucktehr zum gemein= schaftlichen Abendmahl am Tisch auch nur in der Reformierten Kirche verwirklicht, wo noch heute in vielen Kirchen (3. 3. in Solland) ein großer Tisch mitten in der Kirche nur zur Abendmahls= feier selbst aufgebaut wird und Brot und Relch von Sand zu Sand weitergereicht werden, so ist doch in der lutherischen Kirche der Altar febr baufig als Tisch gestaltet worden, allerdings als feststehender Tisch, der den eigentlichen liturgi: ichen Ort bei allen Gottesdiensten bildet. Der Standort des Geistlichen hinter dem Altar ift fogar oft durch Treppenstufen sichtbar gemacht (Straßburg, Thomastirche, 18. Jahrh.; Saß= leben 1724). Das klaffische Beispiel für die Tisch= form des Altars hat die Torgauer Schloßkapelle. Der Aufbau ist erst um 1700 bazugekommen, ur= sprünglich ein Werk des Bildhauers Sebaftian Walther für die Dresdener Schloftapelle. Der reformatorische Teil ist die einfache, von vier Engeln getragene Tischplatte. Beispiele solcher Tifchaltare find: Budeburg, Schloftapelle (1603), Memmingen, Martinsfirche (1530), Schmalkal: ben, Schloßkapelle (1586), wo der Altar mit einer Söhlung verseben ift und auch als Taufftein be-



Bild 14. Altar. Schloftirche in Torgau

nutt werden kann, Buch bei Berlin (1756). In Württemberg ist die Tischform besonders häufig.

Bei der Umwandlung der mittelalterlichen Kirchen für den protestantischen Gottesdienst ergab sich oft die Motwendigkeit, zur Schaffung des einheitlichen Gemeinderaums an der Grenze zum Chor einen neuen Altar zu errichten (3. 3. Stral= fund, Mikolaitirche). In reformierten Begenden wurden die großen Chore oft durch große Sau= lenschranken vollständig abgetrennt und die monu= mentale Kangel zum neuen Mittelpunkt des Rir= chenraumes gemacht. Im Luthertum ruct ber Altar in die Mabe der Gemeinde, oft in die Mitte der Gemeinde gufammen mit der Rangel. Die Emporen und das Geftühl umschlossen oft beide Stätten der Verfundigung, und die Seitenschran= ten am Altar dienen ebenso den Kommunikanten, wie fie gleichsam den Altar in die Gemeinde bin= einführen. In den ftandinavischen Ländern, 3. T. auch in den von dort beeinflußten niederdeutschen Bebieten, hat sich allerdings die geschloffene, meift im Salbkreis geführte Altarschranke erhalten, die geöffnet wird, wenn der Beiftliche im Schmuck der farbigen Gewänder zum Altar herantritt.

Meben der reinen Tischform findet sich immer häufiger die Kasten=, Blod=, Sartophagform,



Bild 15. Altar. Schloßkirche in Bude: burg (E. Wolf, 1603)

bei der alle vier Seiten geschloffen find und Mög= lichkeit zum Schmuck zeigen, sofern sie nicht binter übergroßen Paramenten verborgen sind. Schon die alte Kirche batte diese Entwicklung durchgemacht, allerdings ftart unter dem Einfluß der Reliquienfrommigkeit, des Zeiligenkultes, der ben Altar Christi zugleich zum Zeiligengrab machte. Bei Luther sprechen diese Gedanken nicht mit, wenn er zunächst fast überall die Altare in ber vorgefundenen Sorm besteben läßt und dann bei notwendigen Meubauten und Erneuerungen die gorm des Kaftenaltars mit bobem Auffat,



Bild 16. Altar, Martinstirche in Memmingen (16. Jahrh.)

den fog. Retabel-Altar, neben dem Tifch gleich: berechtigt gelten läßt. Dem Altar wird somit die Möglichkeit ständiger bildhafter Wortverkundi: gung gegeben, wenn sich die Bildwand als 26: schluß erhebt, meist in Sorm des Slügelaltars über der Predella. "Wer hier Lust hätte, Tafeln auf den Altar lassen zu setzen, der solle lassen das Abendmahl Chrifti malen und diese zween Ders "Der gnädige und barmberzige Gott hat ein Ge dächtnis seiner Wunder gestiftet' - mit großen guldenen Buchstaben umberschreiben, daß sie vor den Augen dastünden, damit das Berg daran ge dächte, ja auch die Augen mit dem Lesen Gott loben und danken müßten" (1530).

Cranach hat mit seiner Werkstatt diese Um regung Luthers aufgenommen, und wohl in 3111 sammenarbeit mit dem Reformator ist dann der Slügelaltar der Wittenberger Stadtkirche entstans den, der zugleich inhaltlich neue Wege weist (vgl. "Aunst und Rirche" 1937, Seft 2). Aberschaut man die Reihen der protestantischen Meuschöpfungen der Cranachwerkstatt (Wittenberg, Deffall, Mordhausen, Weimar u. a.), dann ergibt sich eine oft monumentale, flare und eindrückliche Sprache der Bildinhalte: Entweder – und das ist der häuf figere Sall - sind sie rein driftologisch (Abende mabl, Kreuzigung, Auferstehung, Gericht) ober mehr kirchlich=dogmatisch aufgebaut im Sime des Augustana=Artikels von der Kirche. Dabei ist

der Kirchengedanke aufs stärkste vergegenwärtigt, mäber die allgemeine zeitgenössische Sorm der Gesmälde hinaus: Die Reformatorengruppe wird neben die Jünger hinzugestellt oder nimmt sogar die Stelle der Jünger beim Abendmahl ein. Auch polemische Betonung des kirchlichen Traditionszusammenhanges mit der Urkirche müssen wir hier sehen, gegenüber dem römischen Vorwurseiner Ketzers und Sektenkirche. Auf anderen Altären überwiegt der pädagogischedogmatische Gesichtspunkt bei Darstellung der biblischen Seilszgeschichte in der spezifisch lutherischen Schau, im Rahmen Gesetz – Kvangelium, Weg zum Tod und zum Teben, christologischer Gesamtschau der Vibel.

Sier gehören zum Altar neben den typologisschen alttestamentlichen Ergänzungen der zentrasten Christusszenen auf dem Altar selbst die Bilsderreihen der Emporenbrüstungen als die weit die Gemeinde umfangenden ausgebreiteten Arme. Sie bilden die organische Ergänzung und im einzelnen biblisch belegte ausführliche Zeilsgeschichte Gotstes mit den Menschen. Die bisherige Statik der zahllosen Zeiligens und Märtyrerbilder wird setzt in den Martyrien der 12 Apostel in unmittelsbare Christusnähe geführt und bildet zugleich den biblischen Grundstein der nun beginnenden Geschichte des dritten Glaubensartikels, der "Kirche" der kommenden Jahrtausende.

Die heilige Nüchternheit der biblischen Bildsmotive, die durch das graphische Bild der Bibelsworte ergänzt werden, verliert später sehr durch überreiche Symbolik und Allegorie an eindrückslicher Alarheit und zentraler Verkündigungskraft der ehemals fest und ruhig ihren Glauben bekensnenden Propheten, Apostel und Reformatoren.

So sehr also Luther vom Abendmahlsgedan:

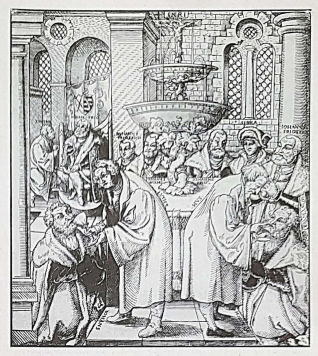


Bild 17. Luther und Suß beim Austeilen des Abendmahls an das turfürstlich-fächs. Saus. Solsschnitt der Reformationszeit

ten her für den Altartisch eintreten konnte, so sehr läßt der wirklichkeitsnabe, auf starke Ansschauung eingestellte Sübrer seiner Kirche dem Altaraufsatz, der verkündenden Bildwand ihre Stätte im Großen und Kleinen Katechismus der Erziehung zum Christentum, in dem nicht nur die Kinder und Einfältigen, sondern wir alle immer wieder stehen. Es gibt keine normative lutherische Sorm für den Altar, sondern das urchristliche Vorbild und die Jülle des Lebens im beiligen Geiste. Es gibt auch keine Zeiligkeit dinglicher Art, keinen Opferstein, an dem wir opfern, aber die wirkliche Gegenwart Christi in gläubiger Abendmahlsseier.

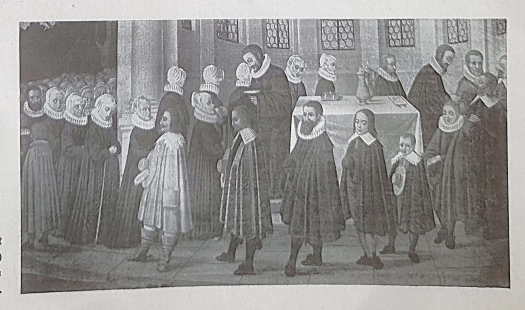


Bild 18. Abendmahl. Ausschnitt aus einem Bild (17. Jahrh.) in der evangelischen Kirche in Lindau i. B.

## Runstand Rirche

15. JAHRGANG

HEFT 2

BERLIN 1938

