## Das Lutherbild der Gegenwart

Von Oskar Thulin, Lutherstadt Wittenberg

#### 1. Die geistige Situation

Das 19. Jahrhundert war das Jahrhundert der großen Lutherdenkmäler. Mit der Begeisterung der Nomantik und der Befreiungskriege begann die Wiederentdeckung der deutschen Vergangenheit. Volkstum und Christentum als die beiden untrennbaren polaren Geistesmächte wurden als die Erwecker des deutschen Volkes erlebt, als die starken Bildekräfte zu neuer Zukunft. Rufer, Mahner, Redner an die deutsche Nation waren diese Männer der ersten Generation, Arndt, Fichte, Stein und die jungen Dichter im Waffenrock der Lükowschen Freischaren wie die Burschenschaftler des Wartburgfestes 1817. Der Geist des Junkers Jörg auf seinem Patmos, der im Rittergewande die Bibel ins Deutsche übersetzte, stand Pate bei diesem Aufbruch edler deutscher Jugend, wenn auch die beharrenden Mächte der Zeit die frischen Quellwasser bald wieder verschütteten. Aber in der Fülle historischer Forschung, die nun von den nächsten Generationen geleistet wurde, lebten die besten dieser Impulse doch fort und die große geschichtsmächtige Persönlichkeit kam wieder zu ihrem Recht, wurde neu erlebt, nicht zuletzt Martin Luther. Freilich war es mehr ein stolzer Rücklick, der das Bild des Reformators formte, nach errungenem Sieg, im Bewuftsein des Fortschrittes, das optimistisch dies vergangene Jahrhundert beherrschte. Die Dämonen in der eigenen Brust erhielten mittelalterliche Gewänder und daß Luthers Geist zweier Welten Schlachtgebiet war, wurde doch zu gern nur historisch auf Mittelalter und Neuzeit gedeutet. Das Wort der ständigen Anfechtung, der Zeitlosigkeit dieser zweier Welten war noch nicht wieder erschreckende, ernüchternde Erkenntnis geworden.

So sind die zahlreichen Lutherdenkmäler, vom Wormser angefangen über die von Berlin, Wittenberg, Eisleben, Erfurt, Eisenach bis zu fast jeder deutschen Stadt Ausdruck der stolzen Verehrung, des treuen und trohigen Bekennens zu dem großen Reformator, der uns in die Freiheit führte — und wir wollen nicht unterschäßen, was an Glaubenskraft in diese großen und kleinen Denkmäler hineinströmte und sich immer wieder entzündete im Alltag und an festlichen Stunden, die zu rechtem kirchlichem Brauchtum geworden waren. Hat doch eine sicher

nicht vollständige Bestandsaufnahme des Deutschen Pfarrerblattes 105 Denkmäler, 77 Lutherbüsten, 66 Luthergedenktaseln, 66 Luthergedenkseine, 547 Lutherbäume ergeben. Und doch ist wie in allen Erinnerungsseiern auch im Denkmal des 19. Jahrhunderts oft die Sesahr zu erkennen, daß es beim historischen Rückblick blieb, daß das Erbe nicht umgestaltende Segenwart wurde wie einst. Der Luthertyp dieser Denkmäler entspricht sast ausschließlich dem der leiten Lebensjahre des Resormators, ja nur zu oft sogar dem verslachten noch späterer Senerationen, der leider viel zu sehr zum volkstümlichen Lutherbild wurde. Schon die Cranachwerkstatt hatte besonders nach Luthers Tod diesen Weg zum repräsentativen Lutherbild beschritten, zum Patriarchen seiner Rirche, und dabei war mancher persönliche Zug, viel vom glühenden Ernst wie von der Verantwortungsschwere des Werkes, aber auch von menschlicher Unmittelbarkeit verlorengegangen. Segenüber dem 18. Jahrhundert allerdings zeigen die Werke des 19. Jahrhunderts doch schon einen Schritt voran zur historischen Treue.

Das Interesse am historischen Seschehen als solchem zeigt sich in zahllosen "Historienbildern", die als Wand- oder Taselbilder die Denkmäler ergänzen. Welch lebendige Anschauung aber zugleich bis in das kleinste Dorf vermittelt wurde, kann man nur ermessen, wenn man den Ausklang in der Graphik, in den Aupferstichen eines Löwenstern, vom jungen Menzel neu gestochen, bis hin zu den Neuruppiner Vilderbogen in der Wittenberger Lutherhalle einmal durchsieht. Wir sind heute geneigt, zu schnell über diese "Historienbilder" zu lächeln, wollen aber nicht vergessen, daß geistige Bewegungen immer ihren Ausdruck nicht nur in der Großtunst, sondern auch in der Kleinkunst gefunden haben, und daß erst intellektuelle Einseitigkeit der Kirche sehr zum Schaden ihrer Volkspädagogik diese Bildhaftigkeit in Erkenntnis und Unterricht verloren hat.

Der geistige Umbruch, unter dessen Beichen das 20. Jahrhundert steht, hat von innertheologischen Impulsen und von außen her zu einem neuen Lutherbild geführt, das gegenüber dem Erbe der Aufklärung und des Liberalismus mit seinem Rulturoptimismus wieder den Reformator inmitten der entscheidenden Rampsjahre in den Mittelpunkt stellte. Die Entdeckung der Römerbriefvorlesung Luthers durch Johannes Ficker kurz vor dem Weltkrieg eröffnete neue Erkenntnisse über die Jahre vor dem Thesenanschlag, in denen erstaunliche Rlarheit und Unmittelbarkeit des Erlebens ausleuchtete, wie man es so früh

bisher kaum bei Luther anzunehmen wagte. Sein illusionsloser Realismus, der alle menschlichen Scheinlösungen beiseite schob, ließ die Glaubensgewißheit zu einem ständig neu zu verwirklichenden Glaubensakt werden, wobei Gott der Jandelnde war, nicht der Mensch. Worte wie "zugleich gerecht und sündig", "ständige Ansechtung" schusen die Grundlage für einen genuin lutherischen, stark männlichen Glauben, der dem realistischen Denken und Jandeln des Gegenwartsmenschen nicht mehr als Fluchtweg erscheinen konnte.

Die Jahrhundertseiern der Reformation von 1917 beginnend, die damals begründete Luthergesellschaft und der großzügige Ausbau der Lutherhalle vertiesten im besonderen diese Wiederentdeckung Luthers. Aber auch aus der Weite der allgemeinen geistigen Wandlung durch Jugendbewegung, Weltkriegserlebnis und völkische Erneuerung im Nationalsozialismus führten die Wege zu dem größten deutschen Resormator der Vergangenheit.

Wenn wir dazu noch der grundlegenden Erforschungen des historischen Lutherbildes durch Joh. Ficker und andere gedenken, so wird klar, daß auch die Künstlerwelt der Gegenwart nicht mehr vor der Gestaltung eines traditionellen Lutherbildes stehen konnte. Es verwundert uns dann nicht mehr, wenn wir gerade unter den Bildhauern, Malern und Graphikern ein selbständiges Ringen um Luthers Bildnis vorsinden, das weithin ohne direkte Aufträge zu starken, wenn auch oft noch eigenwilligen Leistungen führte. Wir sinden auf literarischem Gebiet wie in der bildenden Kunst heute Lutherdarstellungen, die als Frucht jahrelanger intensiver Beschäftigung mit Luthers Persönlichkeit und Werk ein eindrückliches lebendiges Zeugnis lutherischen Geistes geworden sind.

### 2. Anlehnung an die Cranachbilder des älteren Luther

Rein bildender Künstler kann sich heute damit begnügen, im Rahmen des sog. traditionellen, volkstümlichen Luthervildes zu arbeiten, weil auch diese Tradition sich vor der Wahrheit der Geschichte und der persönlichen Wahrhaftigkeit der Gegenwart ausweisen muß. Deshalb sind auch alle Gestaltungen des Luthervildes, die von diesem zum beherrschenden Luthervild gewordenen späteren Cranachtop ausgehen, unbedingt ein Fortschritt, weil sie die historisch echten Originalgemälde zugrunde legen und so an die Reformation selbst anknüpsen. Die Frage: "Wie sah Luther wirklich aus?" muß die Grundlage sür alle Arbeiten sein und so zeigen eine Reihe der dem traditionellen Luthertop

am nächsten stehenden Bilder gegenüber den letzten Jahrhunderten einen ernsten Versuch, Porträtechtheit und historische Wirklichkeit sprechen zu lassen, selbst wenn durch Fortfall übersteigernder Begeisterung oder verweichlichender Sentimentalität ein solches Vild nüchterner erscheinen mag als bisher. Hanns Fechner1), Rudolf Bradenhammer2), Böhland3) (der Vater des Graphifers Johannes Böhland), Otto von Kursell4) sind hier zu nennen. Fechner und Brackenhammer haben "den Reformator" im Professorentalar mit Barett geschaffen, fast in Sanzfigur mit der Bibel in Händen, in der Urt der älteren repräsentativen Lutherbilder; Böhland ging zunächst nur von dem Kopf aus, den er in farbiger Sgraffitotechnik durcharbeitete, als Grundlage für eine Reibe weiterer Lutherarbeiten. Das zum Brustbild erweiterte und mit der Lutherrose geschmückte Kursellsche Bild hat über die Porträtstudie hinaus schon einen bewußten Schritt zum repräsentativen Wandbild getan, wobei der leuchtend rote Hintergrund die Wirkungsgrenze des Zimmers fast sprengt. So sehr auch dieses Semälde, wie die von Fechner und Brackenhammer, ruhig statisch im Aufbau ist, so stark ist doch der barettlose Ropf des Reformators von geistiger Rraft geladen, allerdings gehaltener Kraft, die jedes Pathos vermeidet und deshalb der Persönlichkeit Luthers wohl näher kommt als die zahlreichen Versuche, Luthers Geisteskraft in actu darzustellen. Der Blick bleibt in der Ebene unserer Augenhöhe, wenn er uns auch nicht anschaut. Der illusionslose Wirklichkeitssinn Luthers ist gesichert als Grundlage seiner Gläubigkeit. Daß freilich der Realismus zu einem gläubigen Realismus wird, ist die eigentliche Größe der Aufgabe zur Gestaltung des "protestantischen Menschen" seit Dürers Apostelgestalten, dieser ersten "Heiligen" in lutherischer Sicht. Bei Otto von Rursell ist dies weitgehend gelungen.

Die Gefahr besteht, hierbei aus dem Ergriffensein vom Heiligen Seist nur menschliche Erregtheit, Nervosität oder psychologische Anspannung des "Se-

1) Fotoblatt Verlag der Neuen Photogr. Gesellschaft A.-G. Berlin-Steglig 1907.

<sup>2)</sup> Im Besitz einer württembergischen Gemeinde, der Kopf nach dem Cranachbildnis von 1528. Abb. in Mitteilung des Vereins für Christliche Kunst in der Evangelischen Kirche Württembergs, Nov. 1933.

<sup>3)</sup> Foto Lutherhalle.

<sup>4)</sup> Original im Besitz von Neichsminister Kerrl, Farbdruck bei Carl Langguth, Gemäldereproduktionen, Berlin SO 36.

sichtes", das scharf fixiert oder die Problematik der eigenen intellektuellen oder tragischen Persönlichkeit auskostet, zu machen. In dieser Nichtung liegt die öfter nicht umgangene Gefahrzone bei den Arbeiten Karl Bauers1), der sich mit großem Ernst und immer neuen Versuchen um das rechte Lutherbild gemüht hat und dessen Lebenswerk untrennbar mit der Geschichte seiner Lutherbilder verknüpft ist. Er hat wie kaum ein anderer Maler oder Graphiker der letzten Generation für alle Möglichkeiten des Lutherbildes wertvolle eigene Lösungen beigesteuert, wenn auch seine Anlehnung an den älteren Cranachtyp zunächst vorherrschend blieb. Charakteristisch für ihn ist, daß sein Wille, die alle Schranken sprengende lebensvolle Persönlichkeit Luthers darzustellen, bald über das reine Bildnis hinaus zum immer ausdrucksstärkeren "Reformatorenbild" führte, daß Bibel, Schreibfeder, Professorentalar, Ranzel, Ratheder u. a. in den Dienst dieses gesteigerten Ausdrucks gestellt werden. Auch hier wieder in auter historischer Tradition der Lutherzeit, so daß die Bauerschen Lutherbilder noch manche Anregung für die kommenden Rünstler geben werden, sowie sie auch für die Lutherschauspieler der letten Jahrzehnte weithin maßgebend wurden.

Jahlreich sind die Zeichnungen, Reliefs, auch Porträtbüsten, die weniger gut gelungen sind im Bestreben, den älteren Luther darzustellen. Eine Tonbrandbüste (in schwarzem Ton) der Grube Ilse²) läßt im durchsurchten Sesicht das Alter allzusehr hervortreten, wobei nicht einmal eine historische Berechtigung dazu vorliegt. Die Reisensteinschen Zeichnungen aus Luthers letzen Lebensjahren und das Furttenagelsche Totenbildnis zeigen ein kräftiges Sesicht und die Falten sind nur ein geistig lebendiges Spiel der Obersläche, keine tiesen Jautsalten der Schwäche. Die Reichspost hat sich zur Winterhilfspostkarte vom 29.—31. März 1940 in der Vildniszeichnung von C. Reismann auch zu sehr an ein ausgesprochenes Altersbild gehalten, obwohl man gerade für das Zitat: "Ich such nicht das Meine, sondern allein des ganzen Deutschlands Slück und Heil", ein stärkeres Lutherbild gewünscht hätte. Auch die Medaillen und Plaketten der Jubiläumsjahre 1917 si.3) hielten sich zur Hälste etwa noch an den traditionellen Luthertop, öfter in eigener neuer Prägung, oft aber ohne eigene neue Beschäftigung mit den Eranachoriginalen oder den

<sup>1)</sup> Karl Bauer hat sie selbst zusammengestellt in dem Heft "Luthers Aussehen und Bildnis", Gütersloh 1930. Tgl. ferner hier unten S. 129 und S. 137.

<sup>2)</sup> Lutherhalle.

<sup>3)</sup> Alle in der Lutherhalle.

Medaillen der Reformationszeit: A. F. Grühner, Paul Schulz, W. Bischof, Götz, Hans Stangl, Lauchhammer-Werk, Elisabeth-Hütte in Branden-burg, Staatl. Porzellanmanufaktur in Meißen und die niederländischen Gedenkmünzen. Die Verliner Manufaktur brachte nach einer wiedergefundenen Schadowschen Form einen Porzellanneuguß (Büste) heraus. Ein Holzschnitt von Vodo Zimmermann bringt den älteren Luther, ein anderer von Spikmann den Cranachtyp von 1528.

3. Neue Wege zum Vildnis des jungen Luther von 1520—1521.

Aur vereinzelt taucht in den nachreformatorischen Jahrhunderten der junge Luther in Anlehnung an die Cranachschen Kupferstiche von 1520 und 1521 auf, um dann im Bewußtsein von Kirche und Volk vollständig zu verschwinden, sehr zum Schaden des theologischen und geistigen Lutherbildes überhaupt. Angeregt durch die eingangs erwähnte Wiederentdeckung und Wiedergeburt Luthers geht das 20. Jahrhundert hier bewußt neue und eigene Wege, und es ist eine Freude zu sehen, wie in Zeichnung, Malerei, Relief- und Vollplastik von allen Seiten Lösungen versucht werden. Schon die reine persönliche und künstlerische Aneignung dieser zunächst "historischen" Frühbildnisse war eine Leistung, wenn man bedenkt, daß über die Reproduktion hinaus bisher kaum je der Versuch gemacht war, diese Kupferstiche in voller dreidimensionaler Fülle zu gestalten. So sind schon die Arbeiten, die gute alte Medaillentechnik wiederaufnehmen und diese Kupferstiche ins Flachrelief übersehen, ausgezeichnete, zukunstweisende Arbeiten, die dann auch bald konsequent zu vollplastischen Vildnisbüsten gesührt haben.

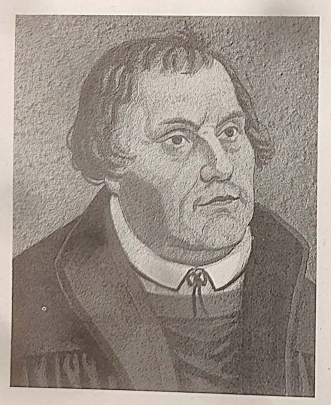
Frik Rredel hat mit Rudolf Roch<sup>1</sup>) zusammen den Cranachschen Rupserstich von 1520 in genauester Anlehnung an das Original in einen Holzschnitt größeren Formats umgewandelt, der zusammen mit der markanten vereinsachten Rochschen Unterschrift "D. Martin Luther 1520" zum erstenmal zum Schmuck größerer Räume verwandt werden kann. Da eine rein mechanische Vergrößerung dem Charakter des originalen kleinen Rupserstichs widersprochen hätte, ist dieser große Holzschnitt als die einzig mögliche und graphisch ausgezeichnete Lösung einer solchen "Vergrößerung" sehr zu begrüßen. Rarl

<sup>1) 1.</sup> Jahresgabe der Lutherhalle.

# Abbildungen



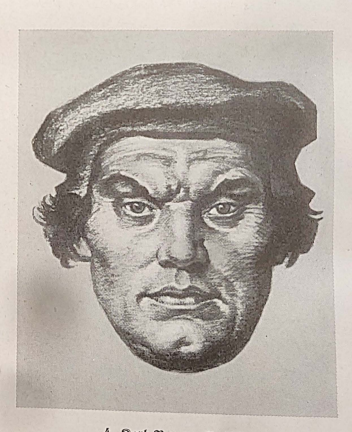
1. Hanns Fechner, S. 126.



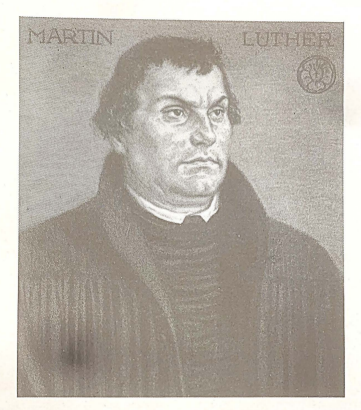
3. Böhland, S. 126.



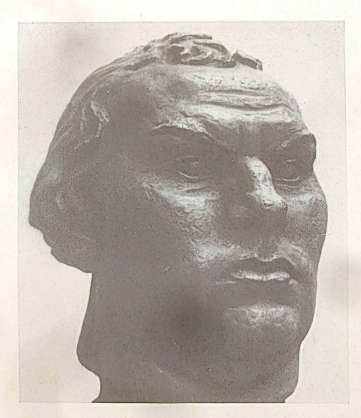
2. Rud. Bradenhammer, S. 126.



4. Rarl Bauer S. 127.



5. Otto von Rursell, S. 126.



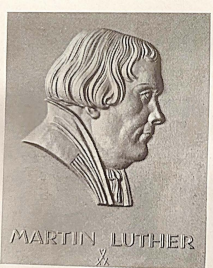
6. Hans Schwegerle, S. 133.



7. Grube Ilse S. 127.



DOKTOR MARTIN LUTHER · MDXX



9a. Meißener Porzellanmanufaktur, S. 128.



9 b. Meißener Porzellanmanufaktur, S. 128.

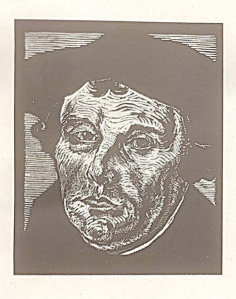
8. Fritz Rredel, S. 128.



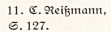
9 c. Meißener Porzellanmanufaktur, S. 128.



9 d. A. F. Grühner, S. 128.



10. Spihmann, S. 128.







12 a. Hans Schwegerle S. 129.







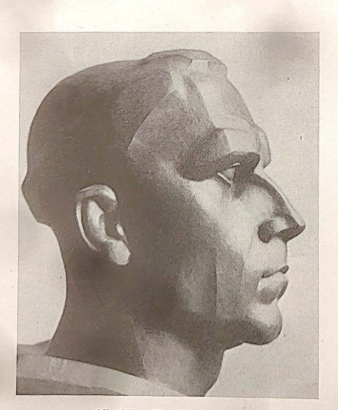
13. Hans Kleinschmidt S. 129.



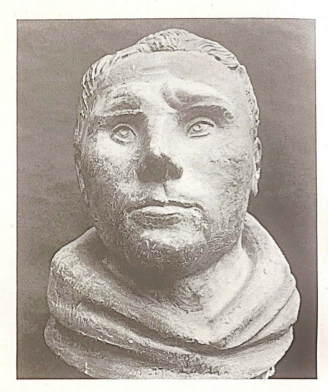
14. Pauly, S. 130.



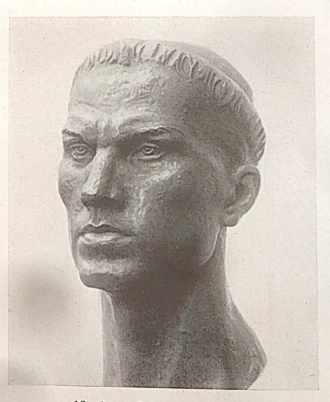
15. Rarl Bauer, S. 129.



17. Lisa Simcik S. 130.

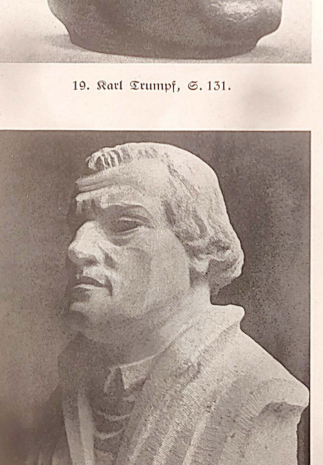


16. G. Marcks, S. 130.

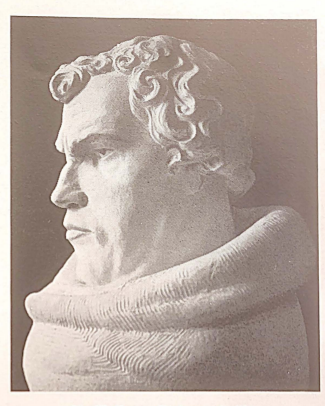


18. Hans Schwegerle, S. 131

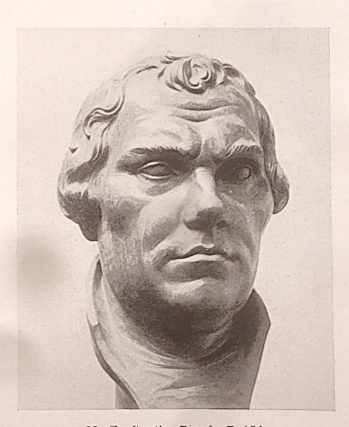




21. Wilhelm Groß, S. 134.



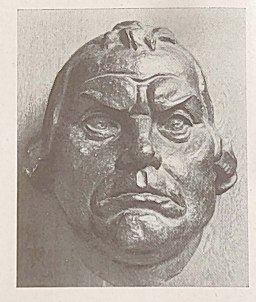
20. Wolfgang Niedner, G. 131.



22. Conftantin Stard, S. 134.



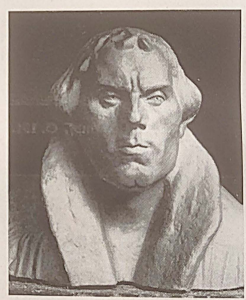
23. Otto Hupp. S. 132.



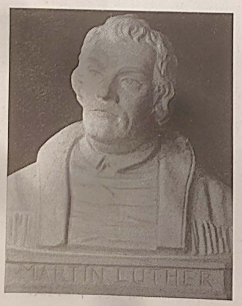
24. Edm. Meusel 6. 134.



25. Emma Cotta, S. 134.



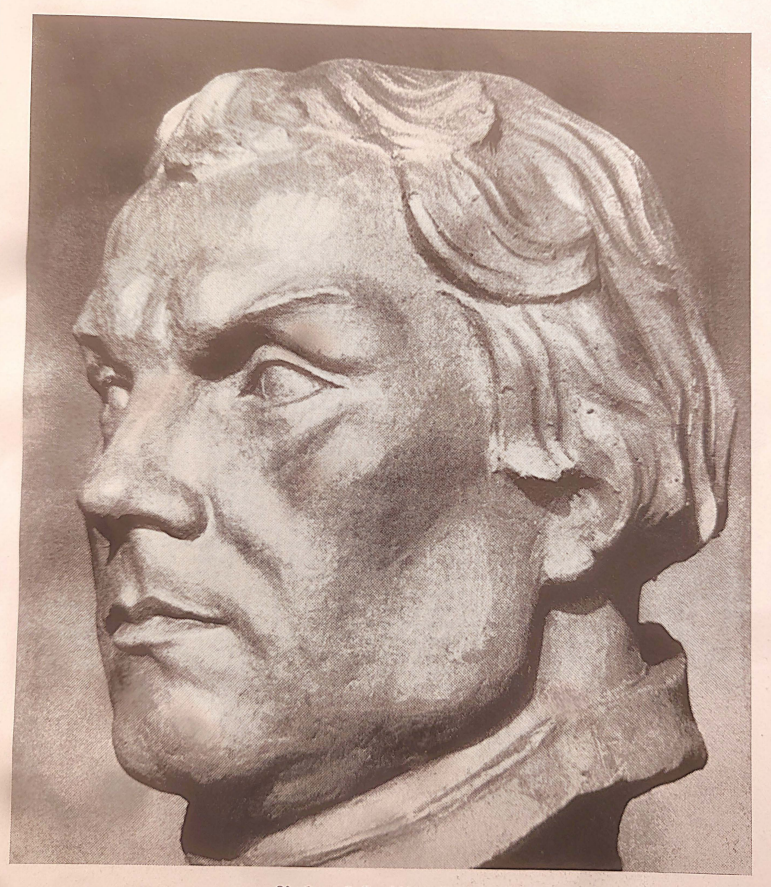
26. Paul Schulz. S. 134.



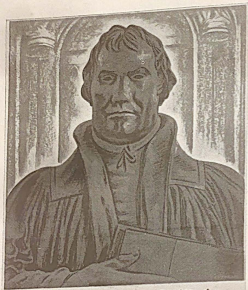
27. Holländische Bildhauerin S. 134.



28. Jubiläumsabzeichen, S. 135.

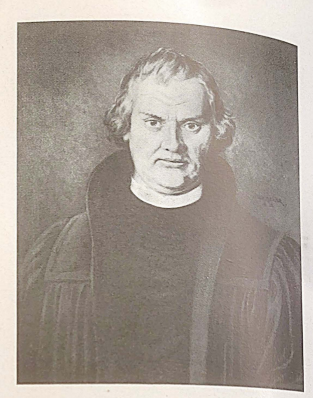


29. Hans Haffenrichter S. 133.

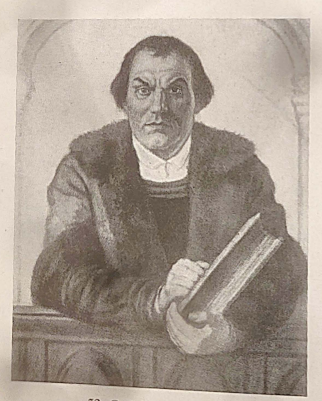


Luther Festtage 9-13. Sept Lutherstadt Wittenberg

30. Rudolf Lipus, S. 135.



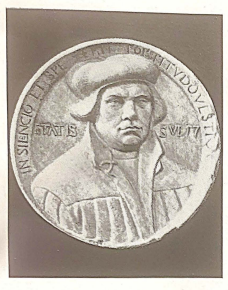
31. Paul Benber, G. 135.



32. Rarl Bauer G. 137.



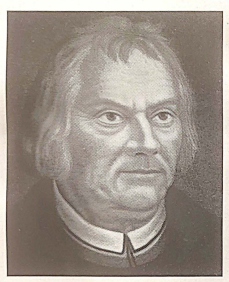
33. R. Lühnsdorf, S. 137.



34. Ratharinenportal, Lutherhalle, Wittenberg, S. 135.



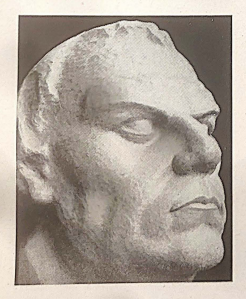
35. Reichenberger Maler, S. 135.



36. Reichenberger Maler, S. 135.



37. Hans Hahne, S. 136.



38. Lisa Simcik, S. 136.



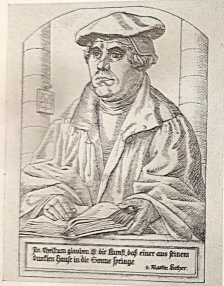
39. Rub. Gangloff, S. 137.



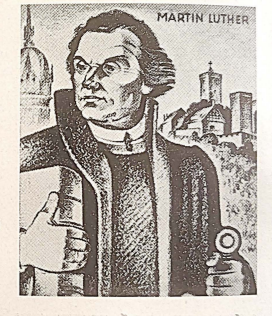
40. Arthur Illies, S. 137.







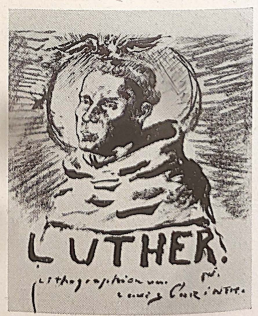
42. Erich Ockert, S. 138.



43. Christian Carl Baur, S. 138.



44. Ernst Barlach S. 139.



45. Lovis Corinth, S. 139.



46. Rudolf Schäfer, S. 138.



48. Hofaus G. 138.



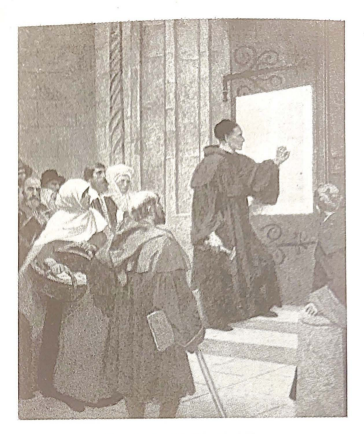
47. C. Vocte, S. 138.



49. O. Sad S. 138.



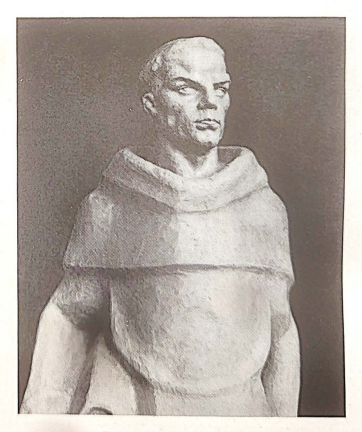
50. Lovis Corinth, S. 139.



51. Hugo Vogel, S. 141.



52. R. Lühnsdorf, S. 141.



53. Lisa Simcik. S. 144.



54. A. P. Weber, S. 139.



55. Hans Rohl, S. 140.



56. Albert Find, S. 140.



57. Paula Jordan, S. 141.



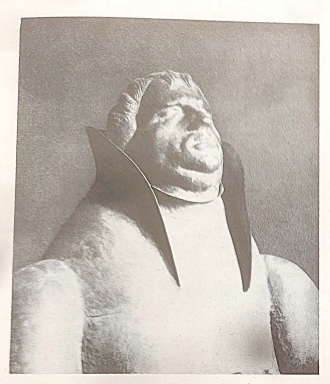
58. Holländischer Evang. Bund. S. 141.



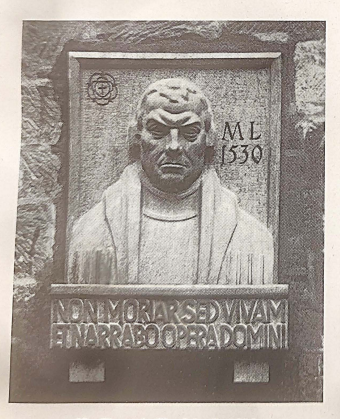
59. Bichtemann, S. 144.



60, Ausschnitt aus der Luther-Landkarte, S. 143.



61. Hans Wiffel, S. 144.



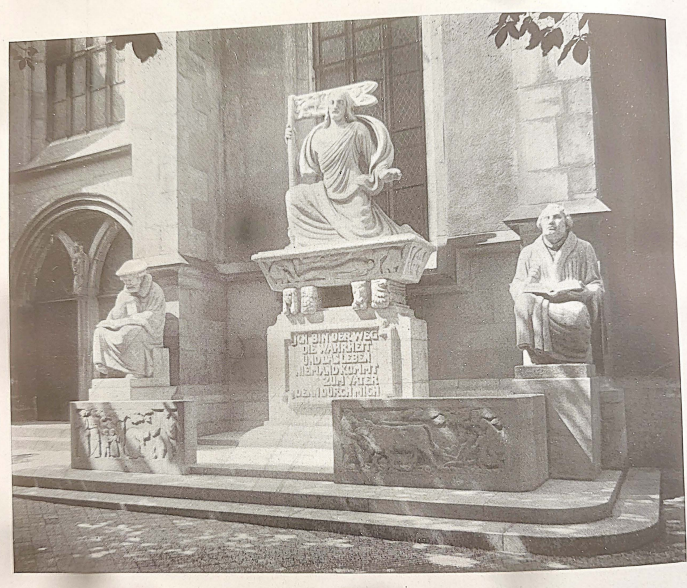
63. Edmund Meusel, S. 145 f.



62. Paul Schulz, S. 145 f.

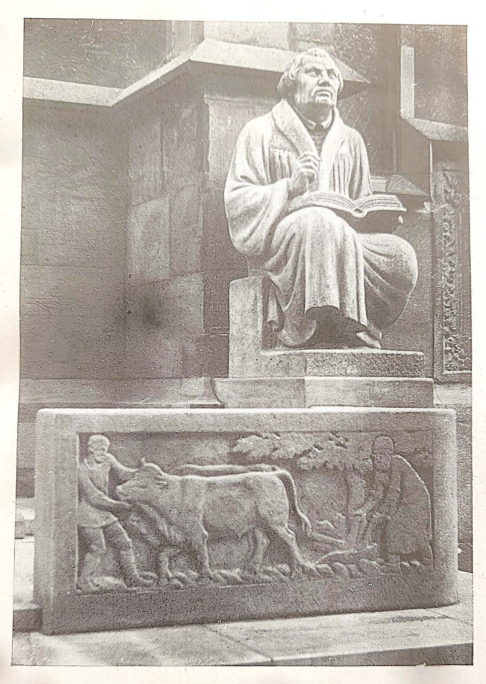


64. L. Funke S. 145 f.



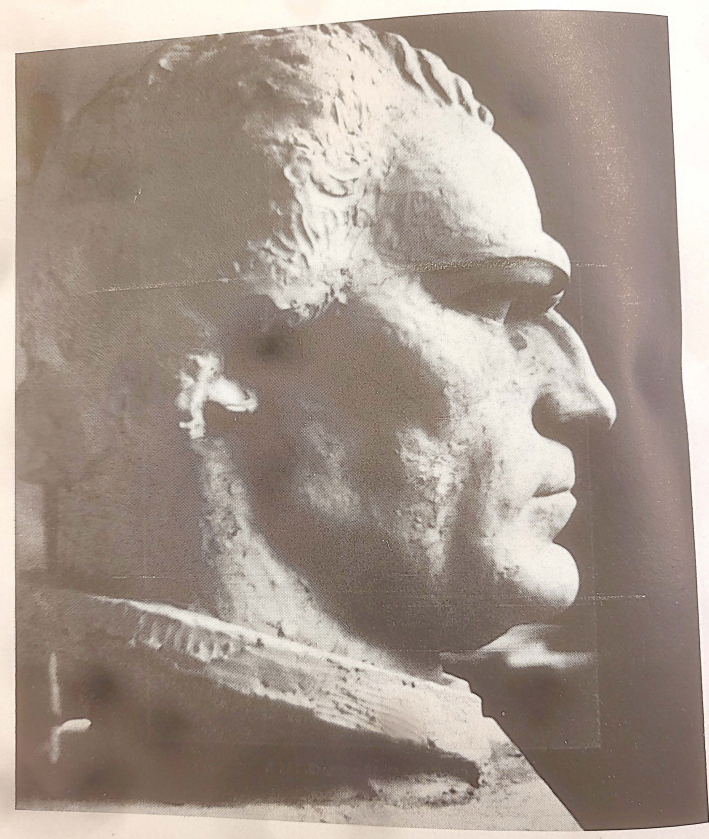
65. Jakob Brüllmann S. 145 f.

Mit freundlicher Genehmigung des Verlages "Kunst und Kirche" Berlin W 62.



66. Jakob Brüllmann, S. 145 f.

Mit freundlicher Genehmigung des Verlages "Kunst und Kirche" Berlin W 62.



67. Elet Lux, S. 145 ff.

Bauers Rengsdorfer Luther<sup>1</sup>) gibt dem Mönchtyp von 1520 zur Linie die Farbe und hat so mit Erfolg den Weg beschritten, den Reformator der ersten mönchischen Rampfjahre mit Fleisch und Blut zu erfüllen und sein Bild volkstümlich zu machen, da die Farbe zugleich manche Härte der unbedingt wirklichteitsgetreuen Cranachzeichnung mildert und der bekanntere Luthertyp der späteren Jahre troß Rutte und Tonsur schon stärker in Erscheinung tritt.

Hans Schwegerle<sup>2</sup>), der Münchener Bildhauer will demgegenüber nichts von der Strenge des Mönchskopfes nehmen, dessen Knochen man nach zeitgenössischen Berichten zählen konnte — so stark hatten Askese und geistige Anspannung den Kopf durchscheinend gemacht. Die scharfe Prosillinie unterstreicht dies noch in Übersteigerung des Cranachschen Halbprosils. Welch absolut neue Welt in dieser Kriegsmedaille von 1917 gegenüber den geruhsamen Erinnerungsmedaillen der früheren Jahrhundertseiern! So nimmt auch der Revers mit der zur Verteidigung des Kreuzes kampsbereit dastehenden Rittergestalt den Lutherkamps gleichsam für die Gegenwart neu auf. Porträt und Symbolgestalt atmen den gleichen Seist wie die Holzschnitte der Jahre 1520 und 1521, die Luther mit Hutten vereinen und die charakteristischen Unterschriften tragen "Warheit die red ich . . . ""Umb Warheit ich sicht . . . ""Den Vorkämpsern christlicher Freiheit . . . " u. a.

Einige weitere graphische Versuche, den jungen Reformator von 1520 neu zu sehen, sind Versuche geblieben, so von Otto Vittali³), Irmgard von Witleben,⁴) J. S. (?)

Dagegen hat die Übertragung des Cranachschen Rupserstichs von 1521 (mit Doktorbarett) in Flachrelief zu mehreren guten Medaillen und Plaketten geführt. Die Porzellanmedaille der Staatl. Manusaktur in Meißen und die größere Eisenreliesplatte der Stolberger Hütte Rloster Himmelpforten lassen noch manchen Wunsch offen, während die getriebene Rupserplatte von Hans Kleinschmidt<sup>5</sup>) als vorläusig beste Reliesarbeit für das Vildnis des Ooktors der Heiligen Schrift wie es Cranach für den Reichstag zu Worms als zweites originales Lutherbild schuf, anzusprechen ist. Die Reformationszeit hatte in der Weiterbildung dieses Vildes durch Oaniel Hopfer den volkstümlichen

<sup>1)</sup> Pastellgemälbe im Freizeithaus der Rhein. Provinzialsynode in Rengsdorf.

<sup>2)</sup> Medaille. Lutherhalle. 3) Rupferstich, frontal gesehen. Lutherhalle.

<sup>4)</sup> Zeichnung im Profil. Lutherhalle. 5) Lutherhalle.

Holzschnitt erhalten; für die Gegenwart verdient dieses Relief weitere Verbreitung. Die Zwei- und Oreimarkstücke, die das Reichsfinanzministerium 1933 mit dem Lutherrelief dieses Typus herausbrachte, werden sicher auch um ihres guten Lutherbildes willen in vielen Sammlungen ausbewahrt bleiben. Man hatte sich damals von mehreren Bildhauern Entwürse machen lassen. Die Reformationsjubiläen 1917 ss. hatten schon manche Anregung in dieser Richtung gegeben. So wurde nach dem Kupferstich von 1520 eine Medieser Richtung gegeben. So wurde nach dem Kupferstich von Bossert, nach dem von 1521 Medaillen oder Plaketten von Hugo Kausmann, Eugenie Lange, Eugen Söttlich, Alsons Feuerle, Meyer und Wilhelm, Weidanz, auch die sinnische Jubiläumsmedaille, die zu Luther noch Agricola, den Schüler Luthers und Reformator Finnlands, bringt, und die Consessio-Lugustana-Medaille 1930, die zum Luther von 1521 Melanchthon, zum älteren Luther den Kurfürsten Johann Friedrich zufügt.

Wirkliches Neuland aber wurde von den Bildhauern beschritten, die den Versuch wagten, den Lutherkopf von 1520 und 1521 in Vollplastik zu gestalten. Durch den Auftrag der Universität Halle, eine Luther- und eine Melanchthonbüste für den Eingang zur Aula zu schaffen, kam G. Marcks?) zu seinem viel umstrittenen Luther. So sehr vhne jede Frage starkes plastisches Können und seelische Ergriffenheit, ja fast visionäre Ekstase in diesem Kopf zu sinden ist, so sehr muß doch andererseits gesragt werden, ob gerade diese Haltung Luther entspricht und ob die eigenwillige Veränderung des Sesichtes in einen stark ostischen Rassetzpus nicht der nun einmal vorhandenen historischen Realität zuviel Sewalt antut. Luther ist rassisch Mitteldeutscher, sächsisch-thüringischen Seschlechts, und die auf dem Stich von 1520 hervortretenden Backenknochen sind durch die asketische Magerkeit begründet; sie verschwinden dann auch sehr bald in dieser Betontheit, sobald der Kopf kräftiger und fülliger wird.

Lisa Simcik<sup>3</sup>) hat sich in immer neuen Studien um Luther bemüht und ist dabei auch von dem ältesten Cranachkupferstich von 1520 ausgegangen. Der Ropf ist noch nicht zur endgültigen Ausführung in Bronze gekommen, aber die Gipsmodelle zeigen schon, daß hier ohne Frage ein Entwurf vorliegt, dem man

<sup>1)</sup> Sämtliche hier genannten Medaillen und Plaketten in der Lutherhalle.
2) Bronze vor der Aula der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. Abguß in der Lutherhalle.
3) Die Entwürse in der Lutherhalle.

die den Willensausdruck etwas überbetont, würde dann wohl schwinden und gerles!) hat den Mönch Luther mit großer Einfühlung in Cranachs Stich gestaltet und zeigt Entschlossenheit, Ernst, geistige Ergrissenheit und hintergründige Ruhe zugleich in diesem Kopf, der unter Verzicht auf jedes eigene Pathos nur Zeichnete, als er zum erstenmal diesen Lutherspründighnete, die zornig blisten und im Scherz fröhlich wie Sterne blinken konnten, wobei aber auch im Menschlichen immer der Sternenhimmel hindurchzuleuchten schein.

Segenüber dieser seinen Durchmodellierung und Belebung des ganzen Sesichtes beherrscht bei Karl Trumpfs²) Büste eine Totalität des sein Ziel scharf erfassenden geistigen Willens den gesamten Sesichtsausdruck. Die für Luther charakteristischen starken Augenbrauen, hochgezogen und durch Stirnfalten verstärkt, überschatten die tief liegenden Augen. Noch ragen die Backenknochen heraus, Nase und Mund zeigen die gleiche Festigkeit dieses blockhaften Kopfes, der in der erregten Hochstimmung politischer Erneuerung und des Luthergedächtnisses im Jahre 1933 gearbeitet wurde. Die ohne realistische Einzelbehandlung den Kopf rückwärtig umrahmende Haarpartie zeigt, daß Trumpf auch im historischen Typ sich nicht an das Jahr 1520 mit der Mönchstonsur binden will.

Läßt Schwegerles Lutherkopf etwas von den inneren Rämpsen ahnen, von der Notwendigkeit, die Sott auf den Mönch legte und die ihn zum Resormator machte, läßt dann wieder der Ropf bei Lisa Simcik und bei Karl Trumpf die Entschlossenheit und Unbeirrbarkeit des Weges zum Ziel sichtbar werden, so stehen wir bei Wolfgang Niedner³) vor einem Luther, dessen "Erlebnis" sich im Augenblick gerade neu selbst bekräftigt und einen eigenwilligen Ausdruck der Sebärde geschaffen hat. Wir vernehmen gleichsam die Pause nach einem starken Sefühlsausdruck. Alles Statische ist in den Bewegungen von Kopf, Augen, Haaren im Rund der Rutte in lebendige Erregtheit verwandelt. Hier soll ein

<sup>1)</sup> Foto Lutherhalle.

<sup>2)</sup> Bronze, im Eingangsraum der Lutherhalle.

<sup>3)</sup> Tonbrand, Lutherhalle.

Prophet und Dichter, ein Menschenerwecker zu uns sprechen. Diese Persönlich-Prophet und Dichter, ein Meistenken Mote des Bildhauers so stark, teit im Dargestellten zeigt zugleich die persönliche Note des Bildhauers so stark, keit im Dargesteuren zeigt zugietes, "historische Treue" an zweiter Stelle stehen daß dabei die Rücksichtnahme auf "historische Treue" an zweiter Stelle stehen 4. Das zeitlose "klassische" Lutherbildnis mußte.

Die Wiederentdeckung des "jungen Luther" für Malerei und Plastik hat auch eine Verjüngung des Lutherbildes als solchen bewirkt. Herrschte bisher sast auch eine Versungung des Traditionsfolge des älteren Reformators bei den Versuchen, ununterbrochen die Traditionsfolge des älteren Reformators bei den Versuchen, ununtervivenen die Litt auf eine bestimmte Lebensepoche zu schaffen, so erhalten nun auch die Vilder der Jahre 1525, 1526, 1528 eine neue Anziehungskraft sowohl für das direkte Reproduktionsverfahren im Druck wie für die Rünstlerwelt. Zwar hatten auch Rationalismus und Pietismus versucht, in Anlehnung an das einzigartige Rundbild von 1525 zu zeichnen, aber wir können diese Bilder nur noch als bezeichnende, ja z. T. erschreckend flache Bilder von "der Herren eigenem Geist" betrachten. Geschichtliche Forschung und die ausgezeichneten modernen Farbdruckmöglichkeiten haben uns wieder in bluthafte Berührung mit den Cranachoriginalen gebracht. Tausende von Farbdrucken haben inzwischen den Weg in das evangelische Haus gefunden. auch durch die Drucke der Lutherhalle, deren Sammlungen und Lutherbilder auch für den bildenden Rünstler heute zu fast selbstverständlicher Studienstätte im besonderen für alle Lutherbildfragen geworden sind.

So ist es nur zu verständlich, daß sich auch das künstlerische Lutherbild um das entscheidende, klassische Jahrzehnt 1520—30 bemüht, mag es um kleine illustrative oder monumentale Aufgaben gehen. Im Straßburger Schmuckgesangbuch, das Johannes Ficker um die Jahrhundertwende mit dem Schriftmeister und Zeichner Otto Hupp<sup>1</sup>) schuf, als glückhaften Beginn der Gesangbuchresorm, finden wir mehrere Lutherköpfe von Hupps Hand, die auch hierbei dem Lutherforscher gefolgt ist und das Reformatorenvild von 1525 und 1526 wieder zu Ehren gebracht hat. Es ist schlicht in der Zeichnung, die sich in Initiale oder Randleiste dem Satzbild einordnet, und doch richtungweisend.

<sup>1)</sup> Joh. Fider, Drud und Schmuck des neuen evang. Sesangbuches für Elsaß-Lothringen. Leipzig 1903. S. 15 und 21. — Ders., Neuer Druck und Schmuck des evang. Gesangbuches für Elsak-Lothringon Leipzig 1919. Elsaß-Lothringen. Leipzig 1910. S. 9.

In ähnlicher Weise hat Fritz Aredel<sup>1</sup>), auch er von Joh. Ficker beraten, im provinzialsächsischen Schmuckgesangbuch Luther nach dem 1525 er Aundbild in eine schöne musikalische Randleiste eingeordnet.

Man kann nicht sagen, daß schon viel Leistungen vorliegen, die bleiben werden und wert sind, im rechten Sinne volkstümlich zu werden, aber einige Bildnisbüsten haben sich doch schon in die Nähe des Zieles, ein Lutherbild ohne den Blick auf eine bestimmte Epoche seines Lebens, auf Jugend, Reise oder Alter zu schaffen, vorgearbeitet. An erster Stelle muß hier die Bronzebüste von Hans Haffenrichter2) genannt werden, die auf jahrelanger innerer Beschäftigung mit Luthers Schrifttum wie mit den Originalbildern der Reformationszeit beruht. Dieser Lutherkopf ist langsam zu der endgültigen Form herangereift, von innen her gewachsen, so sehr gerade er auch an der lebenerfüllten Oberfläche die modellierende Hand des Bildhauers gleichsam nachfühlen läßt. Dieses Gesicht atmet lebendige geistige Anspannung, hat aber bei aller Gespanntheit jeden Krampf überwunden. Es ist der lette Augenblick vor dem hörbar werdenden Wort des Reformators und zugleich ein gewitterhaftes Nachgrollen der vorangegangenen Erkenntnisse, die unerbittlicher Wahrheitsdrang und letzte Ehrlichkeit gegen sich selbst mit sich bringen. So zieht uns dieses Gesicht mehr und mehr in seinen Bann, daß wir es nicht mehr nur betrachtend ansehen können. Hier ist die Grenze des Historisch-Vergangenen und des Psychologisch-Individuellen überschritten, die Sendung dieses Mannes ist gegenwärtig und läßt uns selbst aufhorchen. Da wir wissen, was er meinte, können wir auch sagen, daß es Haffenrichter gelungen ist, die prophetische Botschaft, die die Herrschaft Gottes meint und unter ihr steht, zum Ausdruck zu bringen, nicht nur menschliche Erregung. Der Ropf ist auch in Tonbrand3) zu bekommen, aber der Bronzeguß ist unbedingt vorzuziehen, da im Verlauf des Brandprozesses die Tonbüste doch manche charakteristische Feinheiten einbüßt.

Von den anderen Bildnisbüsten ist die von Hans Schwegerle<sup>4</sup>), dessen Arbeiten zum jungen Luther wir schon erwähnten, am ausdrucksstärksten. Der blockhafte Ausbau gibt dem Kopf von vornherein Festigkeit und Kraft,

<sup>1)</sup> Ders., Druck und Schmuck der Schmuckausgabe des Gesangbuches für die Provinz Sachsen und Anhalt. Halle 1934. S. 18.
2) Lutherhalle, Remberger Kirche u. a. ca. 1934.

<sup>3)</sup> Vertrieb durch den Martin-Luther-Bund, Erlangen.

<sup>4) 1919.</sup> Staatsgalerie München. — Erlöserkirche München.

Entschlossenheit und Größe. Das Gesicht selbst ist ähnlich wie bei Haffenrichter seelisch und geistig erregt, wobei hier allerdings noch mehr die starke Ausprägung der Augenbrauen und Nasenwurzel die Anspannung auf den Augenblick, auf den Moment des kämpferischen Wortes konzentriert. Wilhelm Groß') hat den Ropf zu einem Brustbild erweitert, mit abschließendem Godel, und läßt das Material des Steins unmittelbar wirken in den Spuren des Meißels, in der Flächenhaftigkeit der einzelnen Gesichtsteile. Dieser alles Zierliche und Weiche vermeidende Stil gibt dem Kopf zusammen mit der stark ausladenden Kinn- und Mundpartie eine große Entschiedenheit. In der Auffassung ähnlich ist die Plastik, die Edmund Meusel2) "Luther den Deutschen" nennt, nur daß er das Gesicht naturalistischer modelliert hat. Constantin Starcks3) Luther gleicht, in dieser Nichtung weitergehend, mehr aus, glättet die Oberfläche, so daß eine größere Ruhe über dem Ganzen liegt, die sich auch in der ruhenden Mundpartie zeigt. Hier ist auch das Lebensalter mehr in die Jahre um 1540 gerückt, wenn auch alle Schwächen der sonst damit verbundenen ausdrucksloseren Backenpartien vermieden sind. Sehr schwach aber ist die Porzellanmedaille aus Meißen4), die noch nicht einmal an die Vorbilder der Cranachschule für den Typ des alten Luther heranreicht. Der Versuch, sich von diesem Altersbild frei zu machen, bringt immer Schwierigkeiten mit sich, so sehr er heute von den meisten Rünstlern mit Recht gemacht wird. Bei Emma Cotta<sup>5</sup>) ist dadurch auch fast die ganze Wucht der Persönlichkeit verloren gegangen, die doch in den "Jugendbildern" sich schon eindrücklich genug zeigt. Man ist versucht, in dieser Lutherbüste eher einen idealistischen Freiheitskämpfer des beginnenden 19. Jahrhunderts zu sehen als den Reformator. Umgekehrt verbürgt auch der Ropf des älteren Luther nicht ohne weiteres das Gelingen des Werkes, wenn wir z. B. die Plastik von Paul Schulz 6) daraushin betrachten. Die Kraft des Ausdruckes ist hier offenbar zu sehr ins Menschlich-Verbitterte herabgesunken. Bei der Büste, die eine hollandische Bildhauerin?) schuf, sollte das innere Hören auf Gottes Wort sichtbar werden — aber es ist doch zu

<sup>1)</sup> Lutherkirche, Halle a. d. Saale. ca. 1927. Nicht so gelungen sein Lutherrelief im Kolberger Dom.
2) Postkarte, Tiefdruck A. Roßteutscher, Coburg. ca. 1933.

<sup>8)</sup> Deutsche Evang. Kirchenkanzlei, Berlin-Charl. ca. 1930.

<sup>4)</sup> Lutherhalle. 5) Martin-Luther-Krankenhaus, Berlin. Abguß Lutherhalle.

<sup>6)</sup> Abguß, Lutherhalle. 7) Luther-Akademie, Sondershausen.

sehr nur ein äußeres Hinhören in dem schräg nach oben gerichteten Kopf, wie bei einem Schwerhörigen, zum Ausdruck gekommen.

Die Aufgabe, für die Lutherfeiern 1933 und 1934 volkstümlich wirksame Plakate und Abzeichen zu schaffen, wurde in Anlehnung an den Schadowschen Lutherkopf des Wittenberger Denkmals und an das Steinrelief des Ratharinenportals am Lutherhaus zufriedenstellend gelöst.<sup>1</sup>) Die am Abguß durchgeführte Ergänzung dieses Reliefs<sup>2</sup>) aus dem Jahre 1540 (unter meiner Mitarbeit von F. Bauer) hat uns zu den neuen Arbeiten das älteste Steinbildnis Luthers wieder neu geschenkt, das im erwähnten Plakat zur Lutherseier 1933 eindrücklich werben konnte und im Abguß als Wandschmuck Verbreitung finden wird.

### 5. Luthers Totenmaske als Anreger für das Lutherbild

Es wird immer ein fragwürdiges Unternehmen bleiben, von dem Bildnis des Toten her ein Lebensbildnis zu schaffen. In den Debatten um die barocke "Berlebendigung" der Totenmaske³), die von Mathilde Ludendorff scharf, aber unbelehrbar vorangetrieben wurde, entstand das "echte" Lutherbild von Paul Bender⁴), ein Semälde, das ebenso wie der von den späteren Anderungen befreite Totenmaskenentwurf von der "Volkswarte" propagiert wurde. Läßt dieses Semälde kaum die anatomische Schulung an der Maske erkennen, so sind die zwei Semälde, die ein Reichenberger Maler⁵) danach schuf, so behaftet mit dem Wachston dieser doch nicht mehr im ursprünglichen Zustand erhaltenen Maske, daß es kaum noch eines weiteren Beweises bedarf, daß wir nicht im Semälde dasselbe versuchen sollen, was wir an dem barocken Versuch des 17. Jahrhunderts verurteilen. Damals hatte dieser Versuch noch wenigstens seine

<sup>1)</sup> Plakat Zum deutschen Luthertag 1933 mit dem Relief des Ratharinenportals. Wittenberger Plakat 1933 für die Lutherfesttage, nach dem Lutherkopf des Schadowschen Denkmals in Wittenberg, von Friz Lipus. Dieses Brustbild ist in seiner helldunklen Rohle-Pastellzeichnung von ausgezeichneter Plakatwirkung und wird auch weiterhin von der Stadtverwaltung der Lutherstadt zu Werbezweden benutzt. — Abzeichen 1933 mit Lutherwappen, 1934 mit Lutherkopf des Ratharinenportals. Lutherhalle.

<sup>2)</sup> Lutherhalle. 8) Marktfirche, Halle. Abguß Lutherhalle.

<sup>4)</sup> Lubendorffs Volkswarte-Verlag. Postkarte.

<sup>5)</sup> Foto Paul Scholz, Schöpferische Buchhandlung, Reichenberg i. Böhmen, ohne Namenangabe.

zeitgeschichtliche Berechtigung, da die Runst dieser Zeit nicht nur die Tranzendenz des Reiches Sottes in illusionistischen Malereien visionär sichtbar zu zendenz des Reiches Sottes in illusionistischen Malereien visionär sichtbar zu machen suchte, sondern ebenso historische Persönlichkeiten durch panoptikumartige, naturalistische Zutaten zur Totenmaske wieder für die Sinne lebendig erlebbar (man denke an den gleichzeitigen Sensualismus in der Rekonstruktion machen wollte. Jedes Bemühen, die Totenmaske Luthers in der Rekonstruktion von diesen Zutaten zu befreien, wie die Arbeit von Hans Hahne<sup>1</sup>), oder von der Maske und dem einzig authentischen Totenbildnis, der Zeichnung von Furttenagel ausgehend eine eigene plastische Arbeit zu geben, wie die von Totenbildnis nicht die Beihe genommen ist, die der Tod dem Antlitz gab, als er die letzte Linie des Lebens zu Ende und zur Vollendung zog. Der Anthropologe Hans Hahne ist über seinen Studien zu dieser ursprünglichen Totenmaske gestorben. Die vollplastische Arbeit von Lisa Simcik ist heute die würdigste und beste Leistung des Bemühens um das Totenbildnis des Reformators.

### 6. Vom Bildnis zur ausdrucksstarken Komposition

Das naturalistische und impressionistische erzählende Historienbild des 19. Jahrhunderts können wir heute nur mit Vorbehalten sehen. Die Wiederentdeckung des malerischen Stils und der Eigengeseklichkeit architekturgebundener Monumentalmalerei, die nicht nur eine maßstäbliche Vergrößerung des Staffeleibildes ist, hat in der Gegenwart zu den verheißungsvollsten Neuanfängen geführt. Die frühen klassischen Beiten der Freskomalerei, der Glasmalerei und des Mosaiks erleben eine Wiedergeburt auf neuen Ebenen. Die Bauten der Wehrmacht, des Staates, der Partei, der Industrie sind dabei ebenso beteiligt wie die kirchlichen Bauten der letzten zwanzig Jahre. Es ist daher verständlich, daß nach langer Zurüchaltung auch die Grenze des Lutherbildnissiberschritten wird und Versuche auftauchen, die volle Luthergestalt ausdruckstart in Zeichnung und Malerei zu bringen, und darüber hinaus in zeich unden.

Zunächst erweitert sich das Vildnis zum Brustbild, das dann oft den

<sup>1)</sup> Lutherhalle.

<sup>2)</sup> Lutherhalle.

ganzen Oberkörper umfaßt. Auch hierfür finden wir bei Karl Bauer<sup>1</sup>) mancherlei Arbeiten, die den Reformator mit der Bibel in der Jand, mit der Feder, mit Büchern am Tisch oder Vorlesungspult zeigen, immer aber groß gesehen, meist frontal mit starken, oft erregtem Ausdruck im Sesicht. Auch die Jand mit den verschiedensten Möglichkeiten der Seste tritt nun dazu: die Bibel haltend, die Faust bekräftigend darauf gelegt oder zum Redegestus erhoben. Der Reformator, der Bibelüberseher, der Prediger, der Prosessor sormt so immer neue Möglichkeiten der Oarstellung und läßt Luther in der Fülle seiner Persönlichkeit und seines Werkes sichtbar werden. Sinzelne dieser Bilder werden ihre bleibende Bedeutung behalten auch für die kommende Zeit, im besonderen da in den letzten 30 Jahren die meisten Orucke in größerem Format nach diesen Bauerschen Semälden oder Beichnungen ausgeführt wurden.

Die Plastik von Audolf Sangloff<sup>2</sup>) ist in der Erregung der an die Brust greisenden Hände und des nach vorn strebenden Ropses an die Grenze des Pathologischen geraten. Man wird diesen Mönch nur als Studie werten, aber die Ekstase kaum in einer Vollplastik ertragen können. Wie eine solche Seste in künstlerisch gebändigter Form der Graphik wirksam sein kann, zeigt der Rupserstich des Ungarn Lühnsdorf<sup>3</sup>), der Abwehr und Angriss in gleicher Weise in dem Festhalten der mächtigen Vibel und dem verinnerlichten Zorn der Augen zeigt, zumal das Coburger Wort "Non moriar sed vivam et narrabo opera Domini" klar auf die geistige Kraft dieses Mannes weist. Den gleichen Sedanken, aber in dämonischer Besessenstelsenstels und unter dem Varett sast versunken blickt uns das in Erregung verzerrte Sesicht Luthers an, der mit den Händen wie mit Krallen die Vibel seistlich während im Hintergrund die Ruhe des Kruzisizus kaum erklärlich macht, daß dieser Mann von seinem Seist ergrissen sein soll. Übersteigerte menschliche Dämonie ist noch nicht das offene Tor zum

<sup>1)</sup> Vgl. S. 127, Anm. 1. Die Drucke oder Fotos nach den Bauerschen Arbeiten befinden sich fast alle in der Lutherhalle.

<sup>2)</sup> Abt. Bremer Nachrichten 15. Nov. 1934. Ausgestellt damals in der Bibelausstellung der Bremer Staatsbibliothek. Diese Durchgangsstuse des Künstlers ist inzwischen durch gute neue Lutherbildarbeiten überholt.

3) Abb. Ungarische evang. Kirchenzeitung (Evangélikus Élet 1933, 5. Nov., Budapest). Aus dem Jahre 1931.

<sup>4)</sup> Abb. in Stichr. "Luther" 1926, Heft 2, S. 56, vorher im "Deutschen Volkstum".

Heiligen Geist. Ahnlich im Vildgedanken, aber ruhiger im ganzen, trot der beiden fest auf der Bibel vor ihm liegenden Hände, ist der Luther, den Beringer1) als Titelbild schuf (in Anlehnung an das Steinbild des Wittenberger Ratharinenportals), wobei der Kruzifixus im Notdruck dahinter auf das geistige Ziel weist, In ruhiger, ausgewogener Form hat auch Rudolf Schäfer 2) 1917 das gleiche Motiv zeichnerisch gestaltet, wie es ohne weiteres auch dem einfachsten Gemeindeglied verständlich und eindrücklich sein wird. Fast zu ruhig, dozierend am Ratheder gedacht, erscheint der Reformator in bewußter Nachbildung des Aldegreverschen Stiches bei Erich Ockert.3) Und doch wird die unpathetische Objektivität der reformationszeitlichen Drucke, die aus dieser sonst guten Radierung spricht, als wohltuend empfunden werden gegenüber zu subjektivistischen Gefühlsausbrüchen. Das Gemälde von C. Vocke4) dagegen bringt, auch durch die Unterschrift "Und wenn die Welt voll Teufel wär ...", mit der außer dem Ropf nur hell aus dem Dunkel ragenden geballten Faust zu einseitig den Trop in dieser äußeren Kraftgeste zum Ausdruck. Es ist eine Versuchung, der mancher Rünftler zu leicht erliegt, die Kraft und Mächtigkeit des Reformators in dieser äußerlichen Form, mit der geballten Faust, darzustellen. Auch Hosäus<sup>5</sup>) ist in seinem Entwurf zu einem Lutherrelief nur bis zu dieser äußeren Rraftanstrengung vorgedrungen, die in der Übertragung auf die gesamte Gestalt nicht überzeugender wird und zumal an der dafür ursprünglich geplanten Stelle — Luthers Wittenberger Kanzel — nicht tragbar erscheint. Menschlicher Born darf niemals die Gesamthaltung einer ganzen Luthergestalt bestimmen. Dann hat schon eher das Schwert des Junker Jörg in Ergänzung zur Bibel ein Recht, als Symbol zu erscheinen, wie es O. Sack in einem Gemälde versucht hat oder Christian Carl Baur?) in einer Vastellzeichnung, beide in Brustbildgröße. Sacks Luther im Ritterpanzer, mit dem Gesicht des 1520er und 1525er Reformator, ist wesentlich als Bildnis gestaltet, das umwittert ist von den sturmumtobten Stätten seines Wirkens (Burgen; Eisleben, Wittenberg). So sind auch

<sup>1)</sup> Titel zu Oskar Thulin—Gerhard Klinge, Die deutsche Bibel im deutschen Volk. Halle, Deutscher Bibeltag 1934.
2) Lutherhalle.

<sup>3)</sup> Festbeilage des Kirchgemeindeblattes "Sonnenschein über Offendorf-Ofrilla", 10. Nov. 1933

<sup>4)</sup> Lutherhalle. 5) Sipsentwurf in der Stadtfirche, Lutherstadt Wittenberg.

<sup>6)</sup> Foto Lutherhalle.

<sup>7)</sup> Evang. Bilberdienst in Matern, Nov. 1936. Verlag Bernh. Kaufmann, Berlin W 35

Bibel und Griff des Zweihänderschwertes geistiges Zeichen wie diese historischen Stätten. Akademisch kühler wirken die gleichen Attribute bei dem Baurschen Luther. Teufel und Anfechtungen ahnt oder sieht man bei Ernst Barlachs1) Zeichnung und in Lovis Corinths2) großer Luthermappe wie in seinem Monumentalgemälde der Luthergestalt. Scheint bei Barlach die massige Schwere des sitzenden Reformators den ebenso festgefügten grinsenden Teufel nur bis an die Außenwand dieses Sitzblockes, dem ein Cranachscher später Lutherkopf aufgefügt ist, heranzulassen, so ist bei Corinths Temperament das Rampfgebiet zweier Welten in jedem Pinselstrich, in jeder Linie der Rohlezeichnungen zu spüren. Die Luthermappe bringt ca. 50 schnell hingeworfene Zeichnungen zu Luthers Leben, in kräftigen breiten Kohlestrichen, in guter Anlehnung an die originalen Stiche und Holzschnitte der ersten Kampfjahre der Reformation. Man sieht, daß Corinth sich in seinen späteren Jahren auch mit Luther sehr beschäftigt hat, daß ihn der aufwühlende Sturm um den Reformator gepact hat. Das über drei Meter große Gemälde sollte die krönende zusammenfassende Luthergestalt bringen, im Weltkriegsjahr 1915 gemalt. Vor einer kaum angedeuteten Landschaft, die nur im obersten Bildteil in Burg- und Bergfriedmotiven feste Form annimmt, steht breitbeinig, starr frontal, der Riese Luther im Professorentalar, mit Barett, die geöffnete Bibel in der Linken, die geballte Rechte auf der Bibel. Es ist der jüngere Reformator um 1525, ganz Trok, Rampf, Angriff, unerbittliches Feststehen auch im Gesicht, das der Ring der festen Burgen wie ein Heiligenschein umrahmt. Breit, dick und derb sind die Pinselstriche, die mit Mühe auf die Einzelheiten des Gesichts eingehen, so wie wir es auch bei anderen Spätwerken Corinths sehen. Darin liegt die Eigenart, aber auch die Grenze dieses Gemäldes, in dem sich der kraftstrokende und doch schon vom Tode gezeichnete Maler inmitten des Weltkrieges zu dem übermannsgroßen Luther bekennt.

Ühnlich in der Auffassung, breit dastehend, die Arme weit ausbreitend, ist der zwischen Kreuzesstamm und deutscher Eiche stehende Luther von A. Weber.<sup>3</sup>) Zwei Quellen seiner Kraft und doch eine geschlossene, klare Persönlichkeit, sucht

<sup>1)</sup> Abb. Deutsche Allgem. Ztg. 19. Nov. 1933.

<sup>2)</sup> Luthermappe. Verlag Gurlitt, Berlin. — Das Monumentalgemälde 1933 als Leihgabe des Kunstantiquariats Nicolai, Berlin W 9, in der Lutherhalle. Foto Lutherhalle.

<sup>3) 3</sup>m "Lutherhaus" ber Gemeinde Gera-Untermhaus.

der Maler in Luther als Typus des deutschen Menschen sichtbar zu machen. Bei der Ausmalung des V. D. A.-Hauses in Hamburg mag er im Blick auf das Auslandsdeutschtum die Untrennbarkeit dieser beiden Lebensgrundlagen besonders kennengelernt haben. Das Vild will zur Gegenwart laut reden, und warum soll nicht zu dieser brennenden Frage auch Luther in einem volkstümlich verständlichen Vild Stellung nehmen können? Wohl keiner aus der deutschen Geschichte kann wie Luther das Necht für sich in Anspruch nehmen, mit allen Kräften von ganzem Herzen und von ganzem Gemüte ein ganzer Deutscher und ein ganzer Christ und dabei doch wie kaum ein anderer ein überzeugend ganzer, geschlossener Mann gewesen zu sein. Allerdings verträgt die Luthergestalt für unser Empfinden — und die Reformationskunst gibt uns da recht nicht gut Gesten, die mit Pathos geladen sind. Dies wird die erreichte Grenze in dem Weberschen Gemälde sein, so wie die Grenze der nicht erfüllten, schwachen Nur-Geste in dem Enkaustikgemälde von Hans Rohl1) und der Komposition von Albert Find2) erreicht ist. Trotz des Freskocharakters leidet das Rohlsche Bild an kleinlicher Zeichnung und läßt den geistigen Raum vermissen, dem auch der hier schulmäßig wirkende Zeigefinger und die Bibel nicht kräftige Fülle geben können. Bei Finck wiederum ist der Realismus der Szene, wie Luther dem Chepaar den Weg in die Bibel weist, zu eng und privat, trot des Wartburgsymbols im Hintergrund. Interessant aber dabei, wie der Luthertyp von 1525 hier verwirklicht ist. Neben anderen Möglichkeiten solcher szenischen Darstellung im gleichen Gemeindehaus wird allerdings dieses Gemälde an Bedeutung gewinnen oder in einem Raum der Bibelarbeit im besonderen. Der Bildgedanke ist gut, nur müßte irgendwie auch formal die Transzendenz der Geschichte, der geistige Raum, in dem der Gegenwartsmensch so neben Luther steht, angedeutet sein. Der realistische Raumausschnitt zwischen den Häuserecken genügt da nicht ganz. Die Predella des Wittenberger Cranachaltars hat mit dem Kruzifixus im leeren Raum zwischen Prediger und Gemeinde diese Transzendenz geschaffen bei sonst eindeutigem Realismus, obwohl Luther damals wirklich Zeitgenosse der Hörer war. Dieses Gemälde wird daher immer der große Anreger sein für Versuche, in szenischer Komposition Luther "auftreten", handeln zu lassen und

<sup>1)</sup> Vorhalle der Lutherkirche in Vieber b. Offenbach a. M.

<sup>2)</sup> In der Rirche zu Diersburg (Baden). 1934.

Dabei doch zugleich den Betrachter mit einem Gegenwartsanspruch zu meinen. Paula Jordan<sup>1</sup>) hat die Predella direkt in einer ähnlichen Holzschnittzeichnung zusammengefaßt. Aber es kommt hier nicht auf das Motiv als solches an, nur auf die Ähnlichkeit des geistigen Stiles. Sonst bleiben wir Betrachter von Ereignissen der Vergangenheit.

Es wird die andere Art des Gemäldes, das Geschichte im Bilde zeigen will, immer geben müssen, so wie Hugo Vogel2) z. B. sehr gut Luthers Thesenanschlag zeitgenössisch eindrucksvoll gemalt hat, oder v. Rampk3) in mehreren Vildern das Lutherleben malte, und ein solches sachlich und malerisch einwandfreies Gemälde wird immer auch zugleich vom geschilderten Ereignis etwas auf den Beschauer überströmen lassen. Es sollte uns aber im Grunde doch immer ein direkter Funke berühren, der uns vom Zuschauer zum Mitagierenden in dieser "göttlichen Romödie" macht.4) Wenigstens wird dies immer das Ziel des Rünstlers sein, der von einem Lutherwort oder von vielen gepackt war, bevor er den Stift zur Zeichnung oder den Ton zum Modellieren nahm. Der psychologische Weg, Luther in seiner persönlichen Frömmigkeit gleichsam zu belauschen, wird da immer ein unzureichender Weg sein, da wir dann erst recht Zuschauer sind. Aber beschritten wurde dieser Weg doch, im Jahrhundert der Historie und der Bsychologie sogar mit tiefem Ernst. In Ludwig Richters Art hat der betende Luther, als Typus des 19. Nahrhunderts, für uns schon zu sehr den Charakter eines idyllischen Aufbaus, der von Lühnsdorf (Budapest) bagegen ist ernster zu nehmen, so wie dieses Bild in ernster Zusammenarbeit des Malers und des von Luther ergriffenen ungarischen Theologen entstanden ist. Es ist ein Brustbild im Halbprofil, wobei Luther die gefalteten Hände auf die Bibel stütt. Das im Gebet versunkene, ernste Gesicht ist zugleich ein wertvolles Lutherbild, das im reifen Reformator die kräftigen Züge des jungen Luther zum Ausdruck bringt.

3) Foto Lutherhalle.

5) Abb. in Ungarischer Kirchenzeitung Harangszö, 5. Nov. 1933, Syör.

<sup>1)</sup> Neues Evang. Sonntagsblatt, 6. Nov. 1938, Berlin SW 68, Christl. Zeitschriftenverein.

<sup>2)</sup> Merseburg a. Saale, Ständehaus, Fresto. Postkarte E. A. Seemann Verlag.

<sup>4)</sup> Vgl. in dieser Absicht die kampfrusmäßige Verwendung des Themenanschlagmotivs auf der Propagandamarke des Hollandischen evangelischen Bundes. Zum Bild der Text "Evangelische Maatschappij, Houdt Nederland protestant" — haltet Holland protestantisch!

Auf dem rechten Flügel eines Triptychons "Anbetung der Weisen" hat Rudolf Schäfer 1) den betenden Luther in einem gotischen Kirchenraum dem orgelspielenden Bach auf dem linken Flügel gegenübergestellt. Es ist ein fruchtbarer Gedanke, der jetzt erst wieder beste Tradition der Reformationszeit aufnimmt, zu den biblischen Bildern die gottgesandten Männer der Kirche im Sinne des dritten Artifels und der christlichen Kirche, der Gemeinde der Heiligen, zu bringen. Schäfers Kunst lebt so innig im Raum der Gemeinde, daß wir diese — auch von anderen Seiten kommenden — Anregungen dankbar aufnehmen sollen, auch wenn er z. B. einem der anbetenden Könige das Antlitz Dürers gibt. In dieser Nichtung liegt auch sein Fresko), das im großen Bildzusammenhang der letten Worte des dritten Artikels die verklärte Gemeinde zu Füßen des wiederkommenden Christus mit dem Realismus der Männer der Kirche erfüllt, von den Aposteln über Luther bis hin zu Wichern und Erzbischof Söderblom. Wer die Bildwelt der altchristlichen Apsiden mit ihren klassischen Mosaiken dieser letten Glaubensaussagen auf sich hat wirken lassen, wird Schäfer Recht geben mit diesem Versuch. Auch die Gegenwart hat hinter dem Kruzifixus des Altars Die Apsiden, Kirchenwände oder Glasfenster, die nach einer Bildwelt der christlichen Hoffnung verlangen; auch die Gegenwart bekennt Sonntag für Sonntag nach dem zweiten auch den dritten Glaubensartikel und weiß wieder etwas davon, daß Heilsgeschichte kein abgeschlossenes Faktum der Vergangenheit nur ist. Gott hat uns einen großartigen Anschauungsunterricht in der Geschichte des Christentums gegeben, der nicht nur im katholischen Heiligenkult seine Gegenwärtigkeit für die Gemeinde zu haben braucht. So findet mit Recht schon da und dort auch in großen Glassenstern neuer Kirchen Luther mit Melanchthon oder anderen Reformatoren und Männern der Kirche seine Darstellung, die nicht mehr historisches Bildnis sein will.2) Bestimmte Lokaltraditionen, wie z. B. bei der Augustinerkirche in Erfurt, fordern geradezu bei neuen künstlerischen Aufgaben wie Glassenstern solche Bildinhalte.3) Die Wappenschilder und Sinnsprüche der Reformatoren haben in dieser Augustinerkirche4) schon den ersten Schritt

<sup>1)</sup> Abb. bei Konrad Marck, Rudolf Schäfer. G. Schloeßmanns Verlag, Leipzig 1927, S. 332) So in Berlin-Schöneweide, oder im Gemeindehaus Ulrich-Ost in Halle in porträtmäßig modellierten Balkenköpfen.

<sup>3)</sup> Ein Glasfenster ist dort in Vorbereitung.
4) Auf Anregung von Min.-Dir. D. Hiede.

in dieser Richtung getan, wie vorher schon z. B. in der Stephanuskirche in Halle<sup>1</sup>) die Ausmalung der Apsis mit den Reformatorenwappen dieser nüchternen

neugotischen Kirche einen ersten Sauch neuer Wärme gab.

In der Wittenberger Lutherhalle wurde der erste Schritt zur Wiederanknüpfung an volkstümliche Lutherlebendarstellungen getan in der farbigen Wandkarte "Deutschland — Lutherland"2). Bier ist für den Unterricht und als großes Wandbild für kirchliche Räume ein farbenfrohes Bild des Lutherlebens und der Reformation entstanden, das in seiner Anschaulichkeit an die Landkarten früherer Jahrhunderte erinnert, auf denen Geographie und Menschengeschichte sich die Sand reichten. Deutschland hat mit Luther eine Gottesgeschichte erlebt und diese Sendung ist heute noch nicht erfüllt, nicht für Deutschland und nicht für die andern Völker. Die Zeit der Neuruppiner Bilderbogen ist vorbei und auch solche gutgemeinten Kuriosa wie das "Marmor-Lutherkunstwerk"3) von E. Bergmann in Goslar mit elf szenischen Darstellungen in einem neugotischen Altaraufbau können keinen Weg in die Zukunft weisen, soviel Liebe und Lutherverehrung auch in diesen Aufbau handwerklich aut hineingearbeitet wurde. Es muß schon eine künstlerische Form sein, wie sie in der Lutherlandkarte erreicht wurde, wenn wir uns heute wieder an die Art früherer "Volkskunft" im Blick auf Luthers Lebenswerk heranwagen. Auch für den Luther-Rinderbilderbogen des Ev.-soz. Presverbandes in Halle4) mit seinen Knüttelversen haben wir heute nicht mehr genug kindliche Naivität, höchstens noch im Rindergartenalter.

## 7. Denkmalsnähe und Lutherdenkmäler

Die Flugschrift des Jahres 1521 "Passion D. Martin Luthers oder seyn Indung durch Marcellum beschriben" bringt als Titelbild<sup>5</sup>) eine Umrifzeichnung der Luthergestalt, den Mönch Luther, frontal gesehen, wuchtig dastehend, die

<sup>1)</sup> Auf Anregung von Prof. D. Dr. J. Fider.

<sup>2)</sup> Nach einem Blan von Oskar Thulin gemalt von Ottheinrich Heubner. Textheft von O. Thulin. Gedruckt im Joh. Stauda-Verlag, Rassel-Wilhelmshöhe 1936. Vgl. dazu Stschr. "Luther" (der Luthergesellschaft) 1937, Heft 1. — Für Zwinglis Reformation vergleiche die 1938 entstandene Zwinglitür am Großmünster in Zürich.

<sup>3)</sup> Abb. Leporelloalbum, Graph. Runstanstalt Kettling u. Krüger, Schalksmühle i. W.

<sup>4)</sup> Die Vilber von Johanna Siseke. 5) Abb. bei Johannes Ficker, Alteste Vildnisse Luthers. In Zeitschr. des Vereins für Kirchengeschichte der Prov. Sachsen, 1928. Sonderdruck. Taf. 5.

mächtige Bibel mit beiden Armen fest vor der Brust haltend. Man möchte meinen, es sei der Entwurf zu einem ersten Lutherdenkmal. Tatsächlich hat dieser Holzschnitt in der Gegenwart erst einen Studenten Bichtemann<sup>1</sup>), dann Lisa Simcik²) zu einer plastischen Studie angeregt, die ohne Frage große Bedeutung auch im Blick auf die Gestalt des jungen Luther hat. Bichtemanns Versuch ist, wie sein Vildnisrelief3), ein erster Versuch; die etwa meterhohe Standfigur der Lisa Simcik dagegen zeigt großes bildhauerisches Können. Die Bibel wird hier im rechten Arm gehalten, so daß die Gradlinigkeit der schlanken Gestalt noch mehr an Festigkeit und Entschiedenheit gewinnt. Der im Modell noch kleine Kopf hat die besten Möglichkeiten, einmal bei naturgroßer Ausführung die von der Bildhauerin geschaffene Bildnisbuste (vgl. S. 130) zu übertreffen und zu den besten plastischen Gestaltungen des Lutherkopfes von 1520 zu gehören. Die alles Kleinliche vermeidende Behandlung des Mönchsgewandes zeichnet nur die markanten Umriglinien des pfeilerhaften Körpers für den Kopf, in dem sich aller Ausdruck konzentriert. Man möchte wünschen, daß schon dieses Modell in vielen Amtsräumen kleine Nachbildungen des Rietschelschen Luthers vom Wormser Denkmal oder schlechtere Arbeiten des 19. Jahrhunderts ersetzen fönnte.

Auch die in Rupfer getriebene Büste von Hans Wissel<sup>4</sup>) mutet wie ein Anfang zu einem Lutherdenkmal an. Wie aus einem mächtigen Bronzepanzer, vom hohen Kragen geschützt, ragt der massive Kopf heraus, das Gesicht schräg nach oben gerichtet, aber doch fast erstickend in der Fettschicht des Halses. Masse an sich kann mit urhafter Kraft der Naturgewalt menschliche Geisteskräfte erfüllen wie bei den überragenden schauspielerischen Leistungen eines Heinrich George, hier ist dieser befreiende Schritt nicht geschafft trotz des großangelegten plastischen Gedankens. Vielleicht erhält Wissel einmal einen größeren Auftrag zu diesem nur aus innerem Auftrag entstandenen ersten Entwurf, um dann diese trotzige Fülle noch mehr zu bändigen.

Gegenüber der Hochflut der Lutherdenkmäler im 19. Jahrhundert ist in der Gegenwart eine Zeit der Ruhe eingetreten. An fast allen Stätten direkter Luthererinnerung hatte das geschichtsfreudige Jahrhundert Denkmäler errichtet.

<sup>1)</sup> Lutherhalle. ca 1927. 2) Lutherhalle. ca. 1927. 8) Lutherhalle. ca. 1928. 4) Abb. "Werk und Feier", Wichern-Verlag, Berlin, Okt. 1933.

Die geistige Wende des 20. Jahrhunderts, verstärkt durch die alle gesicherten Lebensgrundlagen in Frage stellenden politischen und wirtschaftlichen Ereignisse seit dem Weltkrieg, hat die naive Freude am ererbten Besitz zutiesst erschüttert. Mehr denn je gilt heute "Was du ererbt von deinen Vätern, erwird es, um es zu besitzen". Zu diesem von verschiedenen Fronten in Frage gestellten und deshald neu zu gewinnenden geistigen Besitz gehört auch Persönlichkeit und Werk Martin Luthers. Daß in dieser Beit der Weltanschauungskämpse die Gestalt des Resormators in Theologie und Kirche und weit darüber hinaus eine neue Aktualität bekam, wurde eingangs schon erwähnt. Das ernste Ringen der Künstlerwelt um das Lutherbildnis bildet die Parallele zu geistesgeschichtlicher Wiederentdeckung Luthers und macht es verständlich, daß die Zeit noch kaum reis ist für einen Denkmalsgedanken, falls sie nicht überhaupt zu einem isolierten historischen Denkmal unabhängig von einem lebendigen Werk aus dem Geiste des Dargestellten kein rechtes inneres Verhältnis mehr hat.

So sind denn auch die vorhandenen Denkmäler irgendwie eingeordnet in einen bestimmten historischen oder geistigen Ort: der Reichenberger¹) Luther schreitet auss neue mit mächtigen Schritten zu einem Thesenanschlag; die Veste Coburg²) bekam von der Segenwartsersahrung der Bedeutung des Augsburgischen Bekenntnisses her ein Lutherrelief mit dem Coburger Lutherbekenntnis: "Non moriar sed vivam et narabo opera domini"; vor dem Zehlendorfer³) Semeindehaus, in dem sich die Semeinde von Jugend auf sammeln soll, steht der Kindersreund Luther mit einem Jungen und einem Mädel, denen er den Weg in die Bibel weist; in Stuttgart⁴) wurde das Denkmal organisch an die Hösenden und lehrenden Wertzeuge des im Mittelpunkt stehenden reliefmäßigen auferstandenen Christus und seiner Kirche; selbst das scheindar im bisherigen Sinne in Ausführung besindliche ungarische Lutherdenkmal in Budapest³) stellt die Luthergestalt auf dem auch äußerlich mit der lutherischen

145

<sup>1)</sup> Modell in Gips Lutherhalle. Von Paul Schulz.

<sup>2)</sup> Modell in Gips Lutherhalle. Von Levin Funke.

<sup>3)</sup> Foto, Lutherhalle. Von Edmund Meufel.

<sup>4) 2166.</sup> Btichr. "Runft u. Rirche", Berlin W 62, 1940, Beft 1-2, S. 8f. Von Jatob Brüllmann.

<sup>5)</sup> Vgl. hierzu meinen ausführlichen Artikel "Vorarbeiten zum ungarischen Lutherdenkmal", mit zahlreichen Abbildungen, in Itschr. "Kunst u. Kirche", Berlin W 62, 1940, Heft 1—2, S. 11—16.

Hauptkirche verbundenen Platzugleich in den geistigen Raum von Darstellungen, die zeigen, was christliche Kirche auf lutherischer Grundlage im ungarischen Volk

gewesen sei und sein solle.

Die Zehlendorfer Gruppe von Levin Funke in ihrer menschlichen Wärme und Güte ist auch äußerlich kaum über die Augenhöhe des Betrachters erhöht, so daß Luther hier oft wirklich inmitten der Schar der Kinder stehen wird, während der Neichenberger schreitende Luther, von Paul Schulz, noch in alter Art auf einem hohen Podest steht. Edmund Meusel hat zu dem Coburger Relief mehrere Vorentwürfe gezeigt, die Luther in voller Gestalt brachten, mit starker Geste der Faust auf der Bibel, dem Degen zu seinen Füßen oder dem zur Rede hocherhobenen rechten Arm. Zur Ausführung kam bezeichnenderweise das schlichte Relief des Brustbildes, frontal gesehen, energisch im Ausdruck. Nur die Lutherrose, ML 1530 und 1930 ergänzen dieses Bildnis, dessen Podest das erwähnte Psalmwort bildet und das direkt in die Festungsmauer eingelassen ist. Das Stuttgarter Denkmal von Jakob Brüllmann stammt noch aus dem Weltkriegsjahr 1917, erstaunlich früh in der ausgesprochen alleinigen Bezogenheit auf den Auferstandenen und die Heilige Schrift. Alles menschlich Aktive ist im Socielrelief zum Ausdruck gebracht, auf dem "Neuland gepflügt" wird. Dabei ist der Lutherkopf keineswegs schwärmerisch, sondern trägt kräftige Züge. Johannes Brenz, als Württembergs Reformator und Kirchenlehrer, die entsprechende Gestalt auf der anderen Seite des Denkmals, führt Luthers Werk dann fort und ist in das Buch vertieft; zu seinen Füßen zeigt das Relief Saat und Ernte auf dem von Luther neugepflügten Boden. Am Eingang der Stuttgarter Martinskirche hat Brüllmann<sup>1</sup>) noch ein Reliefbild des predigenden Luther geschaffen (Brustbild), wobei die vier Evangelisten an den Ecken des Steinrahmens auf den Inhalt seines Wortes weisen.

Über die Vorarbeiten zum ungarischen Lutherdenkmal habe ich ausführlich mit vielen Abbildungen schon berichtet.2) Der aus den ca. 80 Entwürfen in mehreren rein ungarischen Wettbewerben schließlich zur Ausführung bestimmte Entwurf von Elek Lux ist auf den verschiedenen Stufen zum lebensgroßen Modell weiterhin vertieft worden und noch kurz vor seinem so frühen Tod hat

<sup>1)</sup> Abb. in dem gleichen Aufsatz von Georg Ropp "Luther im Werk des Bildhauers Jakob Brüllmann". In "Runst und Kirche" 1941, 1—2, S. 9. 2) Vgl. G. 145, Unm. 5.

der Bildhauer den Lutherkopf wieder in Denkmalsgröße modelliert und alle bisher noch vorhandene zu starke Willensanspannung in überlegene geistige Rraft verwandelt. Ein großer Ernst der Verantwortung, des inneren Ergriffenseins von Sottes Geist, der Entschiedenheit und doch letzten Glaubensgewißheit und Gelöstheit ruht auf diesem Antlitz, zugleich als letztes Lebensvermächtnis des vom Tode gezeichneten Künstlers. Die mächtige Gestalt ist im übrigen nur im notwendigsten Realismus wie ein fester Turm auf einen niedrigen Block gestellt, der nur den Namen des Reformators trägt. In gehaltener geistiger Rraft weist die Rechte auf die offene Bibel in der Linken, aus der heraus er seine Vollmacht hat und deren Inhalt Christus er allein meint. Das im Innern leere Halbrund der Reliefwand bringt in ungarischer Schrift nur die Worte "Ein feste Burg ist unser Gott". Das ist der geistige "Raum" dieses Mannes. Erst die Rückseite dieser abschließenden Wand zeigt in den Reliefs, die Alice Lux-Gregersen nach den Zeichnungen und ersten Modellentwürfen von Elek Lux ausführen wird, daß Luthers Kirche auf dem verkündigten Wort von Christus und auf den Sakramenten der Taufe wie des Abendmahls in beiderlei Gestalt beruht. Bibelübersethung und Bibeldruck führt von Wittenberg nach Ungarn und fast alle Gestalten dieser Reliefs sind der kampf- und verfolgungsreichen Geschichte der ungarländischen evangelischen Kirche, bis zur Gegenwart, entnommen. Lutherische Reformation, lutherische Kirche und ungarische Seschichte reichen sich so die Hände und machen es auch uns verständlich, daß die ungarischen Lutheraner aus tiefster Lutherverehrung und lebendigem Luthertum heraus in einer überwältigenden Beteiligung auch der ärmsten Gemeindeglieder die großen Mittel für dieses monumentale Lutherdenkmal aufbrachten, das weit über die ungarische Nation hinaus Bedeutung gewinnen wird.

## 8. Ausblick

Müssen wir auch heute bei einem Rückblick über das Sesehene und Sesaste so wie über das Lutherbild des 18. Jahrhunderts urteilen, daß der Seist der Beit besser charakterisiert sei als der Resormator selbst? Mit gutem Recht können wir diese Frage verneinen. So sehr die Bildwerke auch heute unverkennbar echter Ausdruck der Segenwart sind, so zeigen sie doch viel mehr: ernstes Ringen um das rechte Lutherverständnis. Dabei sprengt das Bild in Malerei und Plastik gegenüber der Druckschrift die Grenze des innertheologischen Kreises, der Se-

bildetenschicht, ja der Kirche und Nation. Kommt im geschriebenen Wort die Fülle der Einzelprobleme je nach Neigung des Forschers oder Forderung der Stunde zur Darstellung, so lebt die künstlerische Gestaltung besonders in der Plastif zutiesst von der sittlichen Forderung nach Einheit und Totalität des Plastif zutiesst von der sittlichen Forderung nach Einheit und Totalität des Plastif zutiesst von der Lebensform. Immer wird in der Haltung der Person, Lebensinhaltes und der Lebensform. Immer wird in der Haltung der Person, Lebensinhaltes und der Lebensform. Immer wird in der Haltung der Person, Lebensinhaltes und seiner im Ausdruck des Gesichts gleichnishaft das Ganze des Mannes und seiner Gendung gewollt sein. Die Sprache der Bildanschauung meint ähnlich wie die Gendung gewollt sein. Die Sprache der Bildanschauung meint ähnlich wie die der Architektur nicht private Gedanken oder Einzelfrömmigkeit, sondern Gemeindesprache, Gemeindesrömmigkeit, ja Sprache und Frömmigkeit des gesamten Volkes.

Es kann nicht anders sein, als daß unbewußter Zeitstil in Lebensanschauung und Kunststil sich dabei verbindet mit einem bewußten persönlichen Bekenntnis zu dem Reformator als eindeutig gesehener geschlossener Persönlichkeit. Das fast einmütig gesehene Charakteristikum des Lutherbildes der Gegenwart ist nun, daß es nicht eine neutral zu betrachtende große historische Persönlichkeit ist, sondern ein mächtiger Prediger des Wortes, dabei so unkonventionell, daß bei stärkster Begeisterung sür Luther dieser Mann nicht nur ein "Luther sür uns" ist, sondern fast ebenso stark ein "Luther gegen uns" werden kann. Er meint uns wieder ganz persönlich wie damals in den Anfangsjahren der Reformation. Man wird beunruhigt und aufgerüttelt aus aller falschen Sicherheit und kann auf die Dauer vor einem solchen Lutherbild nicht unverwandelt bleiben. Unter die besten dieser Arbeiten könnte man, wie Hans Sachs es bei seinem Titelbild der Wittenbergischen Nachtigall tat, das Wort aus dem Lukasevangelium sehen: "Ich sage euch, wenn diese schweigen, so würden die Steine schreien."

Bei allem Bemühen um das echte historische Lutherbild geht es doch nicht um eine äußere Verlebendigung, sondern um ein geistiges Ziel, das tiefste Prägung deutschen Wesens und christlichen Slaubens auf diesem unsterblichen Antlitz ausleuchten und zu einer Verkündigung in der Segenwart werden lassen will. Man spürt es sehr vielen dieser Werke an, daß die Künstler von Luther selbst ergriffen und überwältigt waren, bevor ihre Jände sein äußeres Vild schusen. Und es wird ihnen auch dann noch immer ähnlich ergangen sein wie es eine alte Legende von einem Christusbild erzählt, das den Betrachter jedesmal um Jaupteslänge überragt habe, oder wie Philipp Melanchthon von seinem großen Freunde Luther sagte: "Tedesmal, wenn ich ihn betrachte, erscheint er mir größer."

ONTEN MONTO

## Luther:Jahrbuch 1941

Jahrbuch der Luther=Besellschaft

zerausgegeben von

Sauptpastor D. Th. Knolle

Jahrgang XXIII 1941

Verlag C. Bertelsmann Gütersloh

## Inhaltsverzeichnis

|                                                                                          | Geite |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Paul Althaus, Professor D., Erlangen: Luthers Gedanken über die letzten Dinge            | 9     |
| Rudolf Hermann, Professor D., Greifswald: Luthers Zirkulardisputation über Matth. 19, 21 | 35    |
| Viktor Crüner †, Oberpastor D., Verlin: Luthers Livland gewidmetes Schrifttum            | 94    |
| Oskar Thulin, Professor Lic., Lutherstadt Wittenberg: Das Lutherbild der Gegenwart       | 123   |
| Heinrich Seesemann, Professor Lic., Berlin: Luther-Vibliographie 1939                    | 149   |
| Theodor Anolle, Hauptpastor D., Hamburg: Personen- und Orts-                             | 159   |